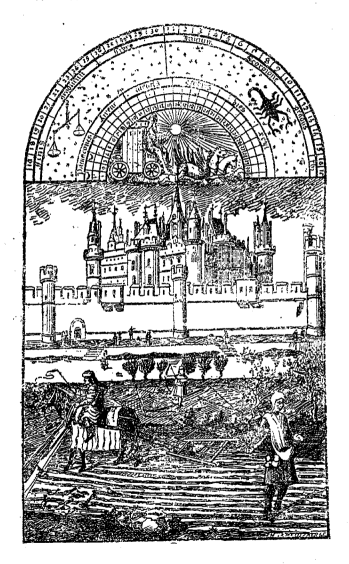


## ВЪСЫ ⊚ ОКТЯБРЬ © 1908.

# La Balance. Octobre. 1908.

Годъ изданія пятый. Cinquième année.



Книгоивдательство «СКОРПІОНЪ» Москва, Театральная ил., д. Метрополь, кв. 23. Moscou, Place du Théâtre, m. Métropole, 23.

# «ВЪСЫ» ЕЖЕМЪСЯЧНИКЪ ИСКУССТВЪ И ЛИТЕРАТУРЫ.

Годъ изданія пятый. 1908. N 10, октябрь.

## СОДЕРЖАНІЕ.

|   | Стихи, повъсти, драмы, статьи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 3 | Ө. Сологубъ. Претворившая воду въ вино. Легенда Эмиль Верхариъ. Елена Спартанская. Дъйств. И. Переводъ съ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7<br>19              |
| 3 | рукописи  Андрей Бѣлый. Символизмъ и русское искусство                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 24<br>38<br>49       |
| • | Эллисъ. Литературный неводъ. (Литературно - художественные альманахи к-ва «Шиповникъ», кн. IV и V)  С. Соловьевъ. Новые сборники стиховъ (А. Блокъ. Земля въ снъту. —С. Городецкій. Дикая воля).  Lео. Универсальная библіотека.  Библіографія. (Левъ Шестовъ. Начала и концы.—Русская муза. Сост. П. Я.—Избранныя произведенія русской поэвіи. Сост. В. Бончъ-Бруевичъ.—Лира. Сост. М. Л. Бинштокъ. Ч. Вътринскій. Герценъ.—Хрестоматія изъ писаній Льва Толстого. Сост. поль ред. С. Сергьенко). | 81<br>87<br>93<br>96 |
|   | Иностранная литература.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,                    |
|   | Осбертъ Бердетъ. Бродяга въ литературъ. Письмо изъ Лондона Ренэ Гиль. Новые сборники стиховъ. (Gabriel Volland. Le Parc enchanté.—С. М. Savarit. Comme la Soulamite.—G. Mourey. Le Miroir)                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 110                  |
|   | Искусства.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                      |
|   | Николай Поповъ. А. П. Ленскій. Некрологь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 117                  |

## COLEPHAHIE

## Рисунки.

#### Объявленія.

#### SOMMAIRE.

Valère Brussov. Poèmes. — F. Sologoub. Celle qui changea l'eau en vin.—Emile Verhaeren. Hélène de Sparte. Acte II. Traduit du manuscrit.—André Biely. Le Symbolisme et l'Art russe.—C. Balmont. La Symbolique Mexicaine. II.

Littérature russe. Ellis. Le Filet de la littérature. (Almanachs de la librairie «Chipovnick» IV et V).—S. Solovieff. Nouveaux recueils de poésies.— Leo. Bibliothèque universelle. — Bibliographie. (Comptes-rendus sur les livres de MM. L. Chéstoff, T. Vétrinsky et sur quelques Anthologies des poètes russes).—Les revues.

Littérature étrangère. Osbert Burdett. Un Vagabond dans la littérature. (Poésie de W. H. Davies).—René Ghil. Nouveaux recueils de poésies. (Comptes-rendus sur les livres de MM. G. Volland, C. M. Savarit et G. Mourey).

Beaux-Arts. Nicolas Popoff. A. P. Lensky. (Nécrologie). — Dixième anniversaire du Théâtre d'Art à Moscou.

Dessins. C. F. Iouon. Deux dessins tirés de la série: «La Création du Monde».

Couverture et frontispices par N. I héophilaktoff. Frontispice général-miniatur du Livre d'Heures du duc de Berri.

#### отъ редакци.

Редакція обращаєть вниманіе читателей, что она не считаєть возможнымь стіснять своихь постоянныхь сотрудниковь въ высказываніи своихь мыслей, хотя бы онів и не совпадали со взглядами редакціи. Поэтому, по отдільнымь, частнымь вопросамь и при оцінків различныхь частныхь явленій, на страницахь журнала возможно появленіе сужденій, різко противорічивыхь. Разумічется, это не касается основныхь взглядовь редакціи, опреділяющихь все направленіе журнала: въ числів своихь сотрудниковь редакція можеть считать только лиць, этимь взглядамь не враждебныхь.

\*

Рукописи, доставленныя въ редакцію, какого бы онъ равмъра ни были, ни въ какомъ случать не возвращаются, и по поводу ихъ редакція ни въ какую переписку не вступаеть, хотя бы на отвътъ были приложены марки. Лица, не получившія, въ теченіе з мъсяцевъ, извъщенія, что доставленныя ими произведенія будутъ помъщены въ журналь, могутъ располагать ими по своему усмотрънію.

\*

Поправка. По недосмотру типографіи, въ пагинаціи этого N пропущены страницы 63—80.

\*

Открыта подписка на "Вѣсы" 1909 г. (шестой годъ изданія). Подробный проспекть будеть помѣщень въ слѣдующемъ N. MUXU, PARCKABU, MOBIGOMY, DPANU





## ПЯТЬ СТИХОТВОРЕНІЙ.

## 1. ДЕДАЛЪ И ИКАРЪ.

ДЕДАЛЪ.

Мой сынъ! мой сынъ! Будь остороженъ. Спокойнъй крылья напрягай. Подъ вътромъ путь нашъ ненадеженъ, Сырыхъ тумановъ избъгай.

ИКАРЪ.

Отецъ! Ты далъ душѣ свободу, Ты узы тѣла разрѣшилъ. Что жъ медлимъ? выше! къ небосводу! До вѣчной области свѣтилъ!

дедалъ.

Мой сынъ! Мы вырвались изъ плъна, Но пристань наша далека: Подъ нами,—гривистая пъна, Надъ нами ръютъ облака...

#### икаръ.

Отецъ! Что облака! Что море! Удълъ нашъ—воля мощныхъ птицъ: Взлетать на радостномъ просторъ, Метаться въ даляхъ безъ границъ!

## дедалъ.

Мой сынъ! Лети за мною слѣдомъ, И вѣрь въ мой зрѣлый, зоркій умъ. Мнѣ одному надъ моремъ вѣдомъ Воздушный путь до бѣлыхъ Кумъ.

#### икаръ.

Отецъ! кчему теперь дороги! Спѣши насытить счастьемъ грудь! Вторично не позволятъ боги До сферъ небесныхъ досягнуть!

#### ДЕДАЛЪ.

Мой сынъ! Не я ль уборъ пернатый Самъ прикръпилъ къ плечамъ твоимъ? Взлетимъ мы дважды, и трикраты, И сколько разъ ни захотимъ!

#### ИКАРЪ,

Отецъ! Сдержать порывъ нѣтъ силы! Я опьянѣлъ! я глухъ! я слѣпъ! Взлетаю въ высь, какъ въ глубь могилы, Бросаюсь къ солнцу, какъ въ Эребъ!

## дедалъ.

Мой сынъ! мой сынъ! Лети срединой, Межъ первымъ небомъ и землей... Но онъ—надъ стаей журавлиной, Но онъ—въ пучинъ золотой!

О юноша! презрѣвъ земное, Къ орбитѣ солнца взнесся ты. Но крылья растопились въ зноѣ, И въ море, вѣчно голубое, Безумецъ рухнулъ съ высоты.

## 2. ОДИССЕЙ.

Пъвцами всей земли прославленъ Я,—хитроумный Одиссей, Но духъ мой теменъ и отравленъ, И въ памяти гнъздится змъй.

Я помню день—какъ щитъ лазурный, И зелень водъ и бѣлость пѣнъ, Когда стремилъ насъ вѣтръ безбурный Къ нагому острову сиренъ.

Ихъ угадавъ на камнъ плоскомъ, И различивъ прибрежный гулъ,— Въ рукахъ согрътымъ, мягкимъ воскомъ Я слухъ товарищей замкнулъ. Себя же къ мачтъ корабельной Я далъ покорно привязать, Чтобъ пъсни лирной и свиръльной Соблазнъ опасный испытать.

И все мечта предугадала! Когда, въ тиши морскихъ пустынь, Вонзая сладостныя жала, Пъснь разлилась полубогинь,—

Вдругъ уязвленный мукой страстной, Съ одной мечтой—спѣшитъ на зовъ, Изъ тѣсныхъ узъ рвался напрасно Я, доброволецъ межъ рабовъ!

И нашъ корабль пронесся мимо, Сирены скрылись вдалекѣ, Ихъ чаръ избъгъ я невредимо... Но нътъ конца моей тоскъ!

Зачѣмъ я былъ спокойно-мудрымъ, Провидѣлъ тайны водъ сѣдыхъ, Не вышелъ къ дѣвамъ темнокудрымъ, И не погибъ въ объятьяхъ ихъ!

Чтобъ вновь извѣдать той отравы, Вернуть событій колесо, Я отдалъ бы и гимны славы, И честь, и ложе Калипсо!

## 3. НАДЪ ОКЕАНОМЪ.

#### отливъ.

Волной, какъ щупальцемъ огромнымъ Ты осязаешь землю. Ночь Темнѣетъ надъ тобою, темнымъ. Но ты съ лобзаньемъ скорбно-скромнымъ Отъ смугдыхъ скалъ отходишь прочь.

Громадный, страшный, всемогущій! Ты кроешь грозный видъ лица. Отъ въка и до нынъ сущій Ты, этой ночью, бардъ, поющій О тихой сладости конца.

Я вижу: древніе граниты Разбиты ревностью твоей. Я знаю: пьяный и сердитый, Ты мечешь каменныя плиты, Какъ рѣчка груду голышей.

Но зовъ отлива полонъ ласки, Сквозь сумракъ манитъ и томитъ, И я готовъ, повѣривъ сказкѣ, Бѣжатъ къ тебѣ, вмѣшаться въ пляски Твоихъ безсмертныхъ нереидъ.

#### и, приливъ.

Пробилъ часъ. Ты вновь безволенъ, Вновь, взыгравъ, бѣжишь къ землѣ. Обезличенъ, обездоленъ, Безпощадной страстью боленъ, Тяжкой грудью льнешь къ скалѣ.

Что́ ты хочешь, дикій, пьяный, Лаской о'вшеныхъ зыбей? Что́ крутишь песокъ багряный? Что́ вонзаешь зубы въ раны Ты—возлюбленной своей?

Громоздя на стѣны стѣны, Рушишь ты за валомъ валъ. Но всегда страшась измѣны, Покрываломъ бѣлой пѣны Кроешь плечи смуглыхъ скалъ. Поспѣшивъ, съ протяжнымъ ревомъ, Въ ихъ объятья вновь упасть, Ты встаешь, съ усильемъ новымъ, Все несытымъ, все готовымъ Утолять глухую страсть.

Стой! Безъ силъ и безъ движенья Вся земля—какъ трупъ нъмой. Что жъ ты, въ буйствъ вожделънья, Мечешь ей въ лицо каменья И крушишь ее собой!

Saint-Jean-de-Luz.

## 4. КЪ СОБОРУ КЭМПЕРА.

Я былъ разорванъ мукой страстной, Язвимъ извилистой тоской, Когда, безмърный, но безгласный, Во тьмъ ты выросъ предо мной.

Созданье канувшихъ столътій! Вонзая въ небо двѣ иглы, Ты всталъ при тихомъ, звѣздномъ свѣтѣ, Какъ властелинъ окрестной мглы.

Моимъ мечтамъ, всегда тревожнымъ, Моей безсильной волѣ—ты Сказалъ безъ словъ о невозможномъ Сліяньи силы и мечты!

Меня сдавиль ты, неотступный, Всей тяжестью былыхъ временъ, И былъ я, жалкій и преступный, Твоимъ величьемъ обличенъ.

И воть—бродяга безымянный На темной площади поникъ Передъ тобой, старикъ вѣнчанный, Какъ предъ Изидой ученикъ.

Quimper.

## 5. КЪ КОМУ-ТО.

Фарманъ, иль Райтъ, иль кто бъ ты ни былъ! Спѣши! насталъ послѣдній часъ! Корабль исканій въ гавань прибылъ, Просторы неба манятъ насъ!

Надъ поколѣніемъ пропѣла Свой вызовъ пламенная мѣдь, Давая знакъ, что косность тѣла Намъ должно волей одолѣть.

Нашъ въкъ въ Дедала вновь повърилъ, Его суровый ликъ вознесъ, И мертвымъ циркулемъ измърилъ Возможность невозможныхъ грезъ.

Осуществители, мы смѣемъ Ловить пророчества въ быломъ, Мы зерна древнія лелѣемъ, Мы урожай столѣтій жнемъ.

2

Такъ! мы исполнимъ завѣщанье Великихъ предковъ. Шаръ земной Мы полно примемъ въ обладанье, Гордясь короной четверной.

Пусть, торжествуя, вихрь могучій Вэрѣзаютъ крылья корабля, А тамъ, внизу, въ порывахъ тучи, Синѣетъ и скользитъ земля!

Brest.

Валерій Брюсовъ.

## ПРЕТВОРИВШАЯ ВОДУ ВЪ ВИНО.

Легенда.

Молва предшествовала ему, пророку и учителю. Народъ ждаль чуда. Разсказы о чудесахъ передавались изъ устъ въ уста. Върили. Мудрые же молчали. Они знали, что народъ не могъ жить дальше безъ чуда.

Малъ и бъденъ былъ городъ, куда пришелъ Учитель въ утро того дня, когда молодая чета праздновала свою свадьбу. Друзья и знакомые сошлись на пиръ. Былъ званъ и Учитель и его Мать. Грустенъ былъ Учитель, и не веселилъ его пиршественный шумъ. Печально смотръли на молодыхъ его очи, потому что онъ зналъ, что домъ ихъ будетъ пустъ.

Онъ зналъ, что домъ ихъ будетъ пустъ...

Уста невъсты дрогнули сладкою нъгою, когда упалъ на нихъ поцълуй жениха...

Онъ зналь, что домъ ихъ будетъ пустъ...

Кустъ алыхъ розъ осыпался, пламенѣя усталымъ цвѣтомъ у бѣднаго порога. И, смѣясь, шепталъ коварный искуситель:

— Срывающій розы, бойся острыхъ шиповъ!

Молодые и прекрасные, сидъли новобрачные во главъ стола, и земная веселость горъла въ ихъ темныхъ глазахъ. Тихо сказала невъста Учителю,—онъ сидълъ рядомъ:

- Учитель, для моей радости сотвори на свадьбъ моей хорошее и не очень страшное чудо.
- У своего сердца проси чудесъ, отвъчалъ ей Учитель. Не поняла. Ждала и молящими глазами, улыбаясь невинною улыбкою счастливицы, просила о чудъ. И шептала Учителю:
- Въдь мы знаемъ, что ты дълалъ чудеса для другихъ, и даже, когда былъ маленькимъ, дълалъ ихъ для своей забавы.

Ты дълалъ птицъ изъ глины, и онъ пъли слаще соловья, и потомъ ты отпускалъ ихъ на волю, и онъ улетали.

— Такъ, милая, — сказалъ ей Учитель, — мгновенно чудесное явленіе. Воть была глина, во тьмѣ и молчаніи лежащая, — и возникла красно-поющая птица, — и уже нѣтъ ея. И твоя радость придетъ къ тебѣ.

Опять ждала.

Длился пиръ, шумны были гости и веселы, и уже все вино было выпито. Требовали вина, и не было его. Мать Учителя сказала ему:

— У нихъ нѣтъ вина. Они бѣдные люди. Нехорошо будетъ, если осудятъ ихъ гости и скажутъ: вотъ была свадьба, и вина не хватило.

Всѣ взоры обратились къ Учителю. Онъ всталъ и вышелъ тихо на дворъ къ водоему. Омытый дождемъ, влаженъ былъ мощеный камнемъ дворъ. Вода въ водоемѣ была высока. Послѣднія, рѣдкія капли дождя рябили ея поверхность. Дымнотусклый свѣтъ смоляного факела дѣлалъ блестяще-багровыми каменные края водоема, а вода казалась тяжелою и черною.

Учитель молчалъ. Изъ дома доносились шумные крики и буйный смѣхъ упившихся, но все еще жаждущихъ гостей. Распорядитель пира стоялъ рядомъ съ Учителемъ у водоема, и тамъ же были родители жениха и нѣсколько дѣвушекъ, подругъ новобрачной. Дѣвушки изъ скромности почти совсѣмъ не пили вина; онѣ много плясали, и головы ихъ кружились отъ ихъ пляски и отъ чужого опьяненія.

- Воды здѣсь много, сказалъ распорядитель пира, вина же у нихъ нѣтъ. Но если ты, Учитель, захочешь, эта вода обратится въ вино.
  - А если я не захочу захотъть?—спросилъ Учитель.

Омрачилось лицо у распорядителя пира, и въ глазахъ его было такое выражение, словно онъ услышалъ странныя и ненужныя слова. А юныя дъвы, подруги новобрачной, восклицали ласково-звенящими голосами:

- Ты захочешь, Учитель!
- Покажи намъ чудо!

- Мы еще никогда не видали чуда!
- Обрати эту воду въ самое хорошее вино!

И съ жаднымъ любопытствомъ смотрѣли онѣ на Учителя и на воду, и ждали нетерпѣливо, захочетъ ли Учитель показать имъ чудо, и удастся ли оно. И были похожи на курсистокъ, жаждущихъ эксперимента.

Учитель медленно и какъ бы съ неохотою погрузилъ руку въ воду. Тяжело заколебалась вода, и красные отсвъты отъ колеблющагося пламени факельнаго побъжали по ея поверхности. Казалось, что отъ руки Учителя изливается сила, окращивающая воду и претворяющая ее въ вино.

Зарадовались дѣвы и засмѣялись весело. Распорядитель пира зачерпнулъ воду ковшомъ, отвѣдалъ ее и сказалъ:

— Какъ была вода, такъ и осталась водою.

Дъвы смутились. Учитель спокойно сказалъ:

 Другъ мой, вели слугамъ наполнить чаши этою водою и нести ее гостямъ. Пусть пьютъ.

Такъ и сдѣлалъ распорядитель пира. Дѣвы же не знали, что имъ думать, и не могли понять, удалось чудо или нѣтъ, или еще надо ждать его. Смущенныя, вернулись въ домъ и ждали, что будетъ.

Сидящіе за столомъ радостно закричали:

- Вотъ несутъ новое вино!
- Его много, —хватить пить до новаго дня.
- Будемъ пить за новобрачныхъ это вино и за Учителя.

И болъе трезвые тихо передавали другъ другу въсть, что Учитель выходилъ къ водоему, чтобы изъ воды сдълать вино.

Пили. Иные хвалили и думали, что это вино лучше того, которое было въ началъ пира. Другіе говорили, что вино слишкомъ разбавлено водою. И еще иные смъялись и говорили, что это простая вода.

Учитель сидѣлъ и молчалъ.

И вогъ одна изъ юныхъ дѣвъ налила въ свой кубокъ этой воды, подошла къ Учителю и сказала:

- Учитель, скажи мнѣ, вино это или вода?
- Смотри сама и пей, если хочешь, отвѣтилъ сй Учитель.

— Что же мои глаза! И что же я!—говорила дѣва.—Ангелы стоятъ вокругъ тебя и оберегаютъ тебя, —а я ихъ не вижу. Звѣзды, кружась въ небѣ, поютъ надъ тобою, а я не слышу ихъ гимна. Силы четырехъ стихій стекаются къ тебѣ и опять изъ тебя истекаютъ дивнымъ потокомъ, а я его не ощущаю. Что же я! Но скажи, и повѣрю.

Учитель сказалъ:

— Пей эту воду съ невинною вѣрою, и твое сердце, творящее чудеса, претворитъ ее въ живое вино, крѣпче котораго нѣтъ на свѣтѣ.

Юная дъва выпила чашу воды до дна, и великою радостью освътилось ея лицо. Пъяная водою, какъ виномъ, кръпкимъ и сладкимъ, она плакала отъ восторга и восклицала, хваля учителя и пророка, и плясала, кружась и ударяя въ ладони. Упившіеся тупо смотръли на ея пляски, и хлопали кое-какъ ладонями, не успъвая за быстрымъ темпомъ ея круженій. И говорили они:

— Да, славное винцо. Учитель-таки знаетъ толкъ въ винѣ Распорядитель пира и старые трезвые гости не понимали, чему радуется упившаяся этою простою водою дъвушка, и улыбались ея слезамъ и ея восклицаніямъ. Новобрачные, выпившіе не мало, дремали и посматривали на тяжелый темный занавъсъ надъ входомъ въ опочивальню: онъ, молодой мужъ, уже почти ничего не видълъ и не слышалъ; она, молодая жена, была въ досадъ на то, что Учитель не сдъпалъ для нея чуда, и на то, что юная подруга ея веселится чему-то въ часъ, когда вся веселость должна принадлежать только ей.

Она не видѣла чуда, и домъ ея будетъ пустъ...

Учитель тихо оставияъ пиршество и съ Матерью своею удалился въ тотъ домъ, гдѣ его приняли на ночь. Восторженная дѣва шла за ними и пѣла, и восклицала, и плясала, и, забѣгая передъ Учителемъ, падала лицомъ на землю и цѣловала Учителю ноги, и опять плясала, и смѣялась, и плакала. Когда закрылась за Учителемъ дверь дома, восторженная дѣва съ воплями радости выбѣжала изъ города, и всю ночь лежала на мокрой и теплой травѣ у ручья, и плакала отъ несказанной радости. Сладко и звонко пѣлъ надъ нею соловей, и благоухали бълыя и алыя розы, и звъзды вели надъ нею свой въчный хороводъ подъ музыку высокихъ сферъ.

Утромъ вернулась въ свой домъ, навѣки обрадованная и навѣки опечаленная радостью и скорбью, широкими, какъ небесныя высокія сферы. Пророчествовала объ Учителѣ и пророкѣ, смѣясь и плача. Говорили о ней:

## — Безумная!

Жалъли. Но и завидовали,—знали, что она видъла великія тайны и дивныя чудеса, что передъ нею открывалось небо, что съ нею говорилъ Богъ.

Өедоръ Сологубъ.

## ЕЛЕНА СПАРТАНСКАЯ

трагедія въ 4 дъйствіяхъ Эмиля ВЕРХАРНА,

## дъйствіе второе.

Сцена І.

Елена и Менелай.

Елена къ Менелаю.

Итакъ, впервые, послъ столькихъ лѣтъ, Въ своемъ дому спала я безмятежно, Безъ опасеній, безъ тревогъ ночныхъ, И тѣло бѣдное мое, какъ прежде, Принадлежало лишь тебѣ и мнѣ! Не спрашивала я у глазъ твоихъ, У рукъ, прекрасна ль я еще, И сердце, Опять спокойное, ставъ снова вѣрнымъ, Безсиліемъ и миромъ наслаждалось. Да, я—твоя! и какъ я благодарна, Что ты пришелъ туда, за даль морей, Чтобъ вырвать красоту мою изъ Трои И ей вернуть блескъ твоего вѣнца!

Менелай. Споръ за Елену слишкомъ былъ великъ,
Для одного меня, и всей Эллады
Онъ дъломъ сталъ. Отъ склоновъ горъ до моря,
Охваченный однимъ порывомъ смълымъ,
Ея народъ поднялся мнѣ на помощь.
Ты для него была изгнанной славой,
Мысль о тебѣ въ немъ возбуждала силу,
Свѣтилась ты въ глазахъ его судьбы!
Да, ты была его завѣтнымъ, свѣтлымъ
Воспоминанъемъ, гордостью его!

И корабли, владыки волнъ и вѣтра, Черезъ моря, помчали бѣгъ къ тебѣ!

Елена. Не поминай, мой другъ, той мрачной славы: Я вся дрожу при мысли о быломъ. Пора поникнуть мнѣ подъ тяжкой тѣнью, Чей властелинъ—молчанье, сторожъ—ночь. О! только къ вамъ, родныя небеса, Еще могу взводить я взоръ усталый,

еще могу взводить я взоръ устальи, Чтобъ наслаждаться радостнымъ сіяньемъ! И лишь въ тебя, родной и чистый воздухъ, Прозрачный, какъ хрусталь, еще хочу

Я погружаться, — чтобъ очистить тъло!

Менелай. Здѣсь низойдетъ къ тебѣ былая ясность, При свѣтлыхъ зоряхъ, при ночахъ прозрачныхъ, При тихомъ говорѣ родныхъ ручьевъ.

Елена. Когда, бывало, вътеръ съ Арголиды
Въ Троадъ въялъ,—я на берегу
Мечтала часто. Видълся мнъ этотъ
Порогъ, ступени, весь дворецъ, гдъ ты
Меня когда-то, въ лучшій день мой, принялъ.
Мнъ слышался знакомый лай собакъ,
По мшистымъ камнямъ пастуховъ шаги
И пъсни грустныя рабовъ лидійскихъ,
Ведущихъ скотъ къ его горячимъ стойламъ.
И воскресало это все во мнъ,

и воскресало это все во мнь, Въ моей душѣ бродило, словно воры, И сердие тосковало—по тебѣ!

Менелай. Ты никогда стать не могла троянкой! Елена влечеть Менелая къ кусту розъ, потомъ къ статуъ сатира.

Вотъ эти розы, гордости цвъты, Я посадила, чтобы день отмътить, Когда твой братъ возобновилъ Микены. Онъ цвътутъ подъ солнцемъ огневымъ, Но нъжны листья ихъ и краски кротки. И плющъ, вотъ этотъ, узнаетъ меня: Я обвила его вкругъ жерди гибкой

## Спена II.

## Касторъ и Елена.

Появляется Касторъ. Окруженный гражданами, онъ идетъ на народное собраніе. Внезапно онъ останавливается, замътивъ Елену, которая хочетъ войти во дворецъ. Касторъ огдъляется отъ старъйшинъ и направляется къ Еленъ.

Касторъкъ своимъ спутникамъ.

Ступайте! Я сейчасъ приду въ собранье.

Къ Еленъ.

Елена! выслушай меня. Я стражду.
Звучить въ моемъ безумномъ сердцѣ имя
Твое, и полнитъ кровь огнемъ и смертью!
Когда вчера увидѣлъ я тебя,
И вся толпа къ тебѣ стремила руки,
Какъ лѣсъ живой,—я одного хотѣлъ:
Остановить и обуздать тѣ волны,
Схватить тебя и унести куда-то!
Ты населила грезами мой сонъ;
Я къ твоему челу дыханьемъ быстрымъ
Касался, страстью обжигалъ тебя,
Увы! все это—лишь до пробужденья!

Елена. Опомнись! Касторъ! Ты! Мой братъ! О боги! Касторъ. Я возжелалъ тебя.

Неумолимо, вдругъ, безъ колебаній! Я не изъ тѣхъ, кто можетъ притворяться, То говорить, чего нѣтъ въ сердцѣ. Я Люблю и ненавижу изступленно. Испуганному сердцу твоему Я, мимо проходя, кричу: ты будешь Свободна и со мною!

Елена.

Никогла!

Касторъ, уходя.

Тебя и пожелалъ! тебя возьму!

## Сцена III.

Елена. Электра.

Елена. Ужель, о боги, вновь покроетъ стыдъ Мою судьбу, какъ пѣна—дали моря! Еще какія бѣды суждены мнѣ, Какія муки тѣлу моему! Вернулась мирно я въ страну Атридовъ, Скрывая грудь подъ складками плаща, И вдругъ опять—слова любви безумной, Признанія, разящія, какъ ножъ.

Замътивъ вошедшую Электру, къ ней.

Ты? Ты меня, конечно, ненавидишь. Отецъ твой, умирая, проклиналъ Елену. Съ яростью твой братъ безумный Меня клянетъ въ пустыняхъ. О, скорѣе, Осыпь меня проклятьями! Я жду.

Электра. Когда ты смотришь на меня, не въ силахъ Тебя я ненавидъть. Приближаясь Къ тебъ, тобою я побъждена.

Елена. Я жизнь твою безжалостно разбила,
Твой дётскій плачь, твой стонь душила я!
Я за собой влеку всё преступленья,
И взрывь убійствь и медленность измёнь!
Брожу, какь ночь, какь скорбь, какь разрушенье
Вкругь дома твоего,—и все жь царю я,
Живу и существую!.. Безъ меня
Эгиста не узнала бъ мать твоя,
Отець твой быль бы живъ, царя въ Микенахъ,
И близъ тебя остался бы твой брать!
Я—смерть твоя!

Электра. Ты—жизнь моя, Елена! Того, что было, больше я не помню.

Все, все исчезло: зависть, гордость, месть, Но я тебя люблю и признаюсь въ томъ.

Елена въ ужасъ.

И ты! И ты!

Электра.

О, какъ тебя я жажду! Съ какимъ восторгомъ слушаю твой голосъ, Хотя бъ онъ клялъ меня и отвергалъ.

Елена. Уйди! Уйди!

Электра.

Онъ жжетъ меня такъ нѣжно! Люблю его боязнь и гордый гнѣвъ! Мнѣ сердце зыблетъ яростная буря, Когда я слышу голосъ твой, Елена! Чу! вѣетъ легкій вѣтеръ... Горы, лѣсъ, Равнины—все полно любовью нашей.

Елен м. Молчи! Въдь содрогнутся небеса, Тебя услышавъ.

Электра.

Небеса не знаютъ
Людскихъ раздоровъ!
Свътила ихъ—то жгучія сердца!
Въ просторъ вольномъ вътры
Другъ друга обнимаютъ, обжигаютъ!
Цвъты—то воплощенныя лобзанья!
И волны моря, вздутыя грозой,
Въ безумныхъ корчахъ
Сплетаются одна съ другой!
И въ темномъ небъ золотыя звъзды
Другъ съ другомъ связаны любовью въчной!

Елена. О, что за ужасъ ожидалъ меня На родинъ!

Электра.

Послушай, ты—прекрасна, А я тебѣ принадлежу вполнѣ. Я ненавидѣла тебя вчера, Но нынче ты—единый свѣтъ, горящій Въ моей ночи глубокой! первый просвѣтъ Въ моемъ угрюмомъ мракѣ! Я знаю, ты изъ тѣхъ, кто умоляетъ

И кто даруетъ. Слишкомъ много ты Сама страдала, чтобы отвергатъ!

Елена. Несчастная!

Электра.

Мой рокъ съ твоимъ единый!
О, сколько лѣтъ брожу я по землѣ
Угрюмо, безнадежно, одиноко!
Какъ тѣло бѣдное изнемогаетъ,
Влачась подъ тяжестью воспоминаній!
Какъ страхъ и скорбь расширили мнѣ взоры,
Когда страдать училась я въ Микенахъ!
И я любить могла, подъ темнымъ небомъ,
Лишь месть и ненависть боговъ могучихъ!

Елена.

Испуганная, бъдная душа! Тебя жизнь обманула, какъ Елену.

Электра. Я сердце чувствую въ груди какъ пламя! Оно меня палитъ, и угрызаетъ, И ужасаетъ! О, въ ночной тищи

Шагъ эвменидъ, неровный, торопливый, Что отдается

Въ глубинахъ тѣла моего, Полуживого, блѣднаго! Онѣ идутъ, подходятъ, И топчугъ, и влекутъ меня куда-то,

и топчутъ, и влекутъ меня куда-то.
И предаютъ безумствамъ

И вотъ,

Я чувствую, во мнѣ встаетъ, алѣя, Любовь.

Я плачу, я кричу, я умираю,

И я—люблю!

Елена. Ты изъ души прогонишь далеко, Какъ волчью стаю, какъ заразу, эти Безумныя желанья, что глубоко Съ тобою насъ объихъ—оскорбляютъ.

Электра. Нътъ, нътъ! я не могу! Мои желанья Скачками дикими опережаютъ Мой разумъ!

Твой страшный ядъ я съ наслажденьемъ пью. Онъ разливается огнемъ по тълу. Измученному пыткой...

Ахъ, все-мракъ! Я-дочь Атрида. Чтобъ прійти къ тебъ, Чтобъ прокричать тебъ мои признанья, Свои я растоптала слезы, я Прошла по всъмъ могиламъ, не внимая, Что мертвецы изъ-подъ земли кричатъ мнъ! Я отреклась отъ нихъ, отъ ихъ страданій, Отъ гордости своей, отъ жажды мести, Отъ одинокой скорби... И бросаюсь Я на тебя. Возьми меня, владъй мной, Но и прости, и сжалься! Я-невинна, И отдаюсь тебф---вполнф! вполнф! Прочь! Никогда! Пока владъють боги Моей судьбой, не переступишь ты

Елена. Порога тъла моего. Запомни.

> Электра, послъ этихъ словъ, обезсиленная, падаетъ на скамью, гдф сидфли Менелай и Елена, и не замъчаеть, что входить Поллуксь. Поллуксь тоже не замізчаеть Электры.

## CHEHA IV.

Поллуксъ. Электра, Елена.

Поллуксъ къ Еленъ.

Извъстно миъ, какой преступной страстью Къ тебъ, сестра, пылаетъ братъ. Быть можетъ, Презрѣвъ твое значенье и мой гнѣвъ, Въ своемъ безумствъ онъ тебъ признался.

Электра, всканивая.

О, новый ужасъ! Это ль не страшиће, Чъмъ всъ мои печальныя признанья! Къ Еленъ Вотъ почему меня ты оттолкнула!

Тебъ нужны кровосмъшенья? Ты Любви убійственной и звърской жаждешь? Поллуксъ. Электра! Елена къ Поллуксу.

Нътъ, оставь! Вотъ, наконецъ, Проклятія, которыхъ такъ ждала я!

Электра. Объятія мужчинъ,

Забвенія и гордости клещи, Въ которыхъ наше дѣвственное тѣло Ломается и никнетъ! Сердца мужчинъ, Костры безумія и преступленья! Мужская мощь, Которая насилуеть любовь! Мужскія губы, Которыя, какъ ножъ, вонзаютъ ласки! И наши спазмы, трепеты и стоны, Восторгъ постыдный нашихъ рабскихъ душъ! И васъ, мужскія руки, Которымъ достаемся мы въ добычу, Среди войны, убійствъ, въ потокѣ крови. Которыя сожгли твердыню Трои, Затѣмъ, чтобъ мы на пламя ужаснулись,-Я ненавижу васъ, я ненавижу За то. Что у меня вы отняли Елену

что у меня вы отняли Елену
Въ свой алый сумракъ вовлекли ее,
И отягчили ей
Страданьями и ненавистью сердце!
Но пусть ея душа
Во мракъ бродитъ,—я люблю Елену!

Электра въ изступленіи покидаетъ сцену.

## Елена къ Поллуксу.

Ты—старшій между нами! Ты, бывало, Мой дѣтскій разумъ укрѣплять умѣлъ. Пойми теперь мою тоску, мой страхъ,

То бремя, что гнететь меня повсюду! Ахъ! Всъ глаза, что смотрятъ на меня, Желаньемъ возгораются; всъ губы, Что приближаются къ моимъ, пылаютъ; Всъ руки, что протянуты ко мнъ, Прожать въ истомъ: кажется порой мнъ. Что даже вътеръ льнетъ ко мнъ со страстью! Когда толпа идетъ за мною слъдомъ. Миъ страшно произнесть простое слово. Чтобъ въ душахъ не зажечь глухихъ желаній! Вотъ, наконецъ, чтобъ кровь на кровь возстала, Безумный пылъ туманитъ разумъ брата, И дъвушка, свою судьбу забывъ, Ко мнъ бросается, горя, какъ пламя! Все тяжелъй судьбы удары! Тщетны И слезы гордости и стонъ страданій... Что жъ! Въчно ль будеть Рокъ разить меня!

Поллуксъ. О, какъ измучена твоя душа! Подумать, что я здѣсь ожить мечтала, Елена. Въ родной странъ, прекрасной и простой! Ты оставалась для меня, Эллада, Моимъ невиннымъ и спокойнымъ дътствомъ. Я думала, твои лъса и ръки, Твой день н ночь, все защититъ меня, Все будетъ радо дать совътъ и помощь. Моя душа была единой пъсней, Когда достигла береговъ твоихъ! Дрожала я, ступивъ на эту землю, Гдъ всюду бьютъ ключи живой воды! Я только день на родинъ-и что же! За камнемъ камень рушатся дворцы, Построенные въ грезахъ. Кто вернетъ мнъ Мой Иліонъ и ужасъ битвъ ночныхъ, Въ которыхъ гибли смѣлые — безъ счета! Кто миъ вернетъ года моихъ скитаній,

Изъ моря въ море, и мои ночлеги,

Въ чужихъ краяхъ, на ароматныхъ ложахъ, Гдѣ тѣло грѣшное мое дремало, Не зная страсти, но забывъ и ужасъ! А здѣсь, на родинѣ, въ моей семъѣ, Что, что нашла я, кромѣ преступленья И страсти столь ужасной, что предъ ней Чудовища въ испугѣ отступили бъ!

Поллуксъ. Тебя я понялъ. Ты права, сестра.
Да! Ужасъ, удивленье, отвращенье—
Все, въ свой чередъ, твою язвило душу.
И если ты нуждаешься въ поддержкъ,
Ищи ее во мнъ. И днемъ и ночью
Свободно приходи ко мнъ. Но развъ
Ты помоши не ждешь отъ Менелая?

Елена. О! только бъ онъ не вѣдалъ ничего:
Онъ старъ, онъ много вынесъ, онъ измученъ.
Когда къ землѣ дорійской подходилъ
Его корабль и на родныя горы
Смотрѣлъ онъ долго влажными глазами,
Я поклялась, что больше не встревожу
Его души ничѣмъ. Пусть обо мнѣ
Царь ничего не знаетъ, и проводитъ
Дни въ тихомъ мирѣ, съ вѣрою въ любовь.
Нѣтъ, не къ нему, къ тебѣ я обращаюсь,
Ты можешь мнѣ помочь: тебѣ близка я,
Но темной страсти нѣтъ въ твоей душѣ.

Поллуксъ. Да, я умѣю твердымъ быть; умѣю Своимъ путемъ итти къ избранной цѣли. Но не считай, что я душою мертвъ. Я на тебя смотрю не безъ волненья. Лишь напряженьемъ воли я въ душѣ Смиряю страсть, когда такъ хочетъ гордость.

Елена. Тебѣ я вѣрю, —да кому жъ и вѣрить! Вѣдь если всѣ слова твои — обманъ, Мнѣ не къ кому пойти! Хочу я думать, Что въ этой жизни я не одинока!

Но я еще горда, и больше жалобъ
Ты не услышишь, больше не увидишь,
Какъ я клонюсь подъ непосильнымъ гнетомъ
Страстей, кипящихъ всюду вкругъ меня!

Въ эту минуту на сцену шумно и стремительно бросается толпа, окружающая Менелая.

## Сцена IV.

Поллуксъ. Елена. Менелай. Толпа.

Всь наперерывъ говорять Менедаю.

Одинъ изъ старъйшинъ къ Менелаю. Царь! въры! Не понималъ онъ самъ, какія Жестокія произносилъ слова.

Другой. Онъ быль во власти ярости безумной, И самъ захлебывался въ дикихъ крикахъ.

Третій. Хотя онъ наше діло защищаль, Мы за него стыдились.

Поллуксъ къ одному изъ старъйшинъ,

Что случилось?

Одинъ изъ старъйшинъ къ Поллуксу.

Царя въ собраньи Касторъ оскорбилъ. Его внезапный крикъ, враждебный, хриплый, Вдругъ вырвался, какъ буйный вихрь. Грозилъ онъ Рукою, сжавъ кулакъ. Не въ силахъ были Его остановить ни наши рѣчи, Ни строгое спокойствіе царя...

Менелай. Я оскорбленій Кастора не слышалъ. Я не хочу, чтобъ дни веселья были Опалены неистовымъ огнемъ, Что, какъ костеръ, въ его таится сердцъ.

Поллуксъ Я знаю, царь, что доброта въ тебъ Сильнъе справедливости. Но Касторъ Виновенъ, и прощать теперь не время. Менелай. Онъ-братъ Елены. Этого довольно. Поллуксъ. Да, Леда родила насъ всъхъ троихъ,

Какъ и сестру, погибшую въ Микенахъ. Но были зачаты подъ сѣнью крыльевъ Блистательнаго лебедя, что къ Ледѣ Сошелъ съ высотъ Олимпа,—лишь Елена И я. И это мой отецъ влагаетъ Мнѣ въ душу гордость и желанье быть Его достойнымъ. Онъ поможетъ мнѣ Повиноваться, какъ помогъ мнѣ править. Но Касторъ не умѣетъ пригибать Свою свободу, словно вѣтвь въ лѣсу. Въ немъ слишкомъ много бѣшенства слѣпого. Онъ никогда предъ правомъ не склонялся. Онъ—сынъ Тиндара, смертнаго отца!

Менелай. Пойметъ и онъ, въ свой часъ, земную жизнь, Всю мудрость горя и всю алчность счастья,

Пойметъ, какъ ненависть ведетъ къ любви, И почему я все ему прощаю.

Менелаю.

ы, я знаю, какъ мой братъ опасенъ, Какіе вихри зыблютъ духъ его. Но, върю, въ это сумрачное сердце Твой кроткій свътъ проникнетъ, и тогда Онъ предъ тобой сумъетъ преклониться. Къ Поллуксу.

Узнать намъ надо, что за темный замысель Гивздится въ думахъ брата.

оллуксъ.

Попытаюсь,

Съ рукописи перев. Валерій Брюсовъ.

## символизмъ и современное русское искусство.

Реферать, прочитанный на засъданіи «О-ва Свободной Эстетики, въ Москвъ, 15-го октября 1908.

Что такое символизмъ? Что представляетъ собою современная русская литература?

Символизмъ смъшиваютъ съ модернизмомъ. Подъ модернизмомъ же разумъють многообразіе интературныхъ школь, не имъющихъ между собой ничего общаго. И бестіализмъ Санина, и неореализмъ. и революціонно-эротическія упражненія Сергвева-Ценскаго, и проповъдь свободы искусства, и Л. Андреевъ, и изящныя бездълушки О. Дымова, и проповъдь Мережковскаго, и пушкиніанство брюсовской школы, и т. д.-весь этоть нестройный хорь голосовь въ литературъ называемъ мы то модернизмомъ, то символизмомъ, забывая, что если Брюсовъ съ къмъ - нибудь связанъ, такъ это съ Баратынскимъ и Пушкинымъ, а вовсе не съ Мережковскимъ; Мережковскій - съ Достоевскимъ и Ницше, а не съ Блокомъ; Блокъ-съ ранними романтиками, а вовсе не съ Г. Чулковымъ. Но говорять: "Мережковскій, Брюсовъ, Блокъ это-модернисты" и противоноставляютъ ихъ комуто, чему-то. Слъдовательно: опредъляя модернизмъ, мы опредъляемъ не школу. Что же мы опредъляемь? Исповъдуемое литературой credo?

Или, быть можеть, русскій модернизмъ есть школа, въ руслѣ которой уживаются вчера — непримиримыя, сегодня — примиренныя литературныя теченія? Въ такомъ случав единообразіе модернизма вовсе не во внѣшнихъ чертахъ литературныхъ произведеній, а въ с по с об в ихъ о́ц в нки. Но тогда Брюсовъ для модернизма одинаково новъ, какъ и Пушкинъ, Державинъ, т. е., какъ вся русская литература. Тогда почему модернизмъ—мо д е р н и з м ъ?

Начиная съ "Міра Искусства" и кончая "Въсами", органы русскаго модернизма ведутъ борьбу на два фронта; съ одной стороны поддерживаютъ они молодыя дарованія, съ другой стороны—воскрешаютъ забытое прошлое: возбуждаютъ интересъ къ памятникамъ русской живописи XVIII стольтія, возобновляютъ культъ нъмецкихъ романтиковъ, Гёте, Данте, латинскихъ поэтовъ, приближаютъ по новому къ намъ Пушкина, Варатынскаго, пишутъ замъчательныя изслъдования о Пушкинъ, Гоголъ, Толстомъ, Достоевскомъ; возбуждаютъ интересъ къ Софоклу, занимаются постановкой на сценъ Эврипипа. возобновляютъ старинный театръ.

Итакъ: модернизмъ не школа. Можетъ быть, здѣсь имѣемъ мы внъшнее совмѣщеніе разнообразныхъ литературныхъ пріемовъ? Но именно смѣшеніе литературныхъ школъ порождаетъ множество модернистическихъ безивѣтностей: импрессіонизмъ грубѣетъ въ разсказахъ Муйжеля, народничество грубѣетъ тоже: ни то—ни се; и всего понемногу.

Но, можеть быть, модернизмъ характеризуеть углубленіе методовъ какой бы то ни было школы: методъ, углубляясь, оказывается вовсе не твмъ, чвмъ казался. Это преображеніе метода встрвчаеть насъ, напримвръ, у Чеховъ. Чеховъ отправляется отъ наивнаго реализма, но, углубляя реализмъ, начинаетъ соприкасаться то съ Метерлинкомъ, то съ Гамсуномъ. И вовсе отходитъ отъ пріемовъ письма не только, напримвръ, Писемскаго, Слъпцова, но и Толстого. Но назовемъ ли мы Чехова модернистомъ? Врюсовъ, наоборотъ, отъ явной романтики символизма переходитъ къ все болѣе реальнымъ образамъ, наконецъ, въ "Огненномъ Ангелъ" онъ рисуетъбытъ стариннаго Кельна. А публика и критика упорно причисляютъ Брюсова къ модернистамъ. Нѣтъ, не въ совмъщеніи пріемовъ письма, ни даже въ углубленіи метода работы истинная сущность модернизма.

Она, быть можеть, въ утонченіи орудій работы, или въ обостреніи художественнаго зрвнія, въ предвлахь той или иной литературной школы, въ расширеніи сферы воспріятій? И символисть, и реалисть, и романтикь, и классикь могуть касаться явленій цввтного слуха, утонченія памяти, раздвоенія личности и прочаго. И символисть, и реалисть, и романтикь, и классикь, каждый по-своему, будеть касаться этихь явленій. Но художественные образы прошлаго не являють ли они порой удивительную утонченность? И, право, романтикь Новались тоньше Муйжеля; и, право, лирика Гёте тоньше лирики Сергвя Городецкаго.

Стало быть, характерь высказываемыхь убъжденій остается критеріемь модернизма? Но: Л. Андреевь пропов'ядуеть хаось жизни; Брюсовь—философію мгновенія; Арцыбашевь—удовлетвореніе половыхь потребностей; Мережковскій— новое религіозное сознаніє. В. Ивановь—мистическій анархизмь.

Опять модернизмъ оказывается разбитымъ на множество идейныхъ теченій.

Изм'ънился весь строй и порядокъ понятій о д'виствительности подъ вліяніемъ эволюціи, происходящей въ самой наукв и теоріи

знанія. Изм'внился строй и порядокъ мыслей о мосльнрыхъ цівнюстяхъ, благодаря соціологическимъ трактатамъ второй половины XIX стольтія; углубинась антиномія между личностью и обществомь. догматическія ръшенія основныхъ противоръчій жизни вновь стали проблемами и только проблемами. Вибств съ этимъ измвненіемъ пониманія вчерашнихъ догматовъ съ особенной силой выдвинутъ вопрось о творческомъ отношени къ жизни; прежде творческий ростъ личности связывался съ темъ или инымъ религіознымъ отношеніемъ къ жизни; но самая форма выраженія этого роста-религія, утратила способность соприкасаться съ жизнью; она отошла въ область схоластики; схоластику отрицаетъ наука и философія. И сущность религіознаго воспріятія жизни перешла въ область художественнаго творчества; когда же выдвинулся вопросъ о свободной, творческой личности, выросло значение и область примънения искусства. Потребовалась переоцінка основных представленій о существующихъ формахъ искусства; яснъе осознали мы связь между продуктомъ творчества (произведениемъ искусства) и самимъ творческимъ процессомъ преобразованія личности; классификацію литературныхъ произведении чаще и чаще стали выводить изъ процессовъ творчества; такая классификація столкнулась съ старыми классификаціями взглядовъ на искусство, установленными на основаніи изученія произведеній творчества, а не на основаніи изученія самихъ процессовъ. Изученіе процессовъ познанія указываеть намь, что самый познавательный акть носить характерь творческаго утвержденія, что творчество прежде познанія; оно его предопредъляеть; слъдовательно, опредъление творчества системой тъхъ или иныхъ возаръній, не провъренныхъ критикой познавательныхъ способностей, не можеть лечь въ основу сужденій объ изящномъ, а всв метафизическія, позитивныя и соціологическія эстетики невольно дають намь узко предвзятое освъщение этихъ вопросовъ; догматы такихъ возэрвній стоять въ зависимости отъ орудій анализа, а эти орудія часто не провърены критикой методовъ. Сужденія литературныхъ школъ о литературъ разсматриваемъ мы теперь, какъ возможные методы отношеній къ ней, но не какъ общеобязательные догматы литературныхъ исповъданій. Истинныя сужденія должны вытекать изъ изученія самихъ процессовъ творчества освобожденныхъ изъ-подъ догматики любой школы; въ основъ будущей эстетики должны лечь законы творческихъ процессовъ, соединенные съ законами воплощенія этихъ процессовъ въ форму, т. е. съ законами литературной техники; изучение законовъ техники, стиля, ритма, формъ изобразительности-лежитъ въ области эксперимента. Эстетика будущаго одновременна и свободна (т. е. она привнаетъ закономърность самихъ процессовъ творчества, какъ самоцъли, а не примъненіе этихъ процессовъ для утилитарныхъ цълей догматики); но она и точна, поскольку она кладетъ экспериментъ въ основу литературной техники. Такъ, предлагаетъ она свой собственный методъ, а не методъ, привнесенный изъ дисциплинъ, не имъющихъ прямого отношенія къ творчеству.

Мив возразять: извъстнаго рода символизмъ присущъ любой литературной школъ; что же особеннаго внесли современные символисты? Конечно, образами они не внесли чего-либо болъе цвинаго, чъмъ Гоголь, Данте, Пушкинъ, Гете и пр. Но они осознали до конца, что искусство насквозь символично, а не въ извъстномъ смыслъ, и что эстетика единственно опирается на символизмъ и изъ него дълаетъ всъ свои выводы; все же прочее — несущественно. А, между прочимъ, это "все прочее" и считалось истинными критеріями оцънки литературныхъ произведеній.

Принципомъ классификаціи литературныхъ произведеній можетъ быть либо дѣленіе на школы, либо дѣленіе по силѣ таланта. Важно знать, каково "с г е d о" писателя и каковъ его талантъ. Если ограниченное "с г е d о" ослабляетъ могучій талантъ, мы боремся съ его "с г е d о" за него самого. Въ этомъ сущность нашего раздора съ талантливыми представителями реализма и мистическаго анархизма. Мы боремся съ Горькимъ и Влокомъ, потому что ихъ цѣнимъ; мы принимаемъ "И с п о в ѣ дъ" и проходимъ мимо Чулкова.

Если я назову имена Горькаго, Андреева, Куприна, Зайцева, Муйжеля, Арцыбашева, Каменскаго, Дымова, Чирикова, Мережковскаго, Сологуба, Ремизова, Гиппіусъ, Ауслендера, Кузмина; поэтовъ: Брюсова, Блока, Бальмонта, Бунина, В. Иванова и къ нимъ приближающихся, а среди мыслителей назову Л. Шестова, Минскаго, Волынскаго, Розанова и далъе публицистовъ: Философова, Бердяева, Аничкова, Луначарскаго и др. критиковъ, то со мной согласятся, что я коснусъ современной русской литературы (я не упоминаю тъхъ беллетристовъ-модернъ, среди которыхъ мало талантливыхъ писателей, но за то есть талантливые читатели, въ родъ Кожевникова).

Имена эти распадаются на нѣсколько группъ. Прежде всего группа писателей изъ "З н а н і я". Ихъ центръ—Горькій. Ихъ идеологи—группа критиковъ, выступившихъ когда то съ "О чер к а м и реалистическаго м і ровоззрѣнія". Одиноко отъ этой группы стоятъ Арцыбашевъ и Каменскій, принимающіе нѣкоторыя черты дешеваго ницшеанства.

Та и другая группа придерживается реализма.

Затъмъ слъдуетъ группа, соединенная вокругъ "Щиповника"; эта группа имъетъ какъ бы два фланга; съ одной стороны, здъсь писатели, образующіе переходную ступень отъ реализма къ симво-

лизму, т. е. импрессіонисты; лъвый флангъ образують писатели. образующіе переходъ отъ символизма къ импрессіонизму; изъ этого перехода пытаются создать школы символического реализма и мистического анархизма. Группа нео-реалистовъ не имветъ своихъ идеологовъ; они отчасти сливаются съ реализмомъ, какъ Зайцевъ. отчасти съ символизмомъ, какъ Блокъ; мистическіе анархисты, наоборотъ, имъютъ своихъ идеологовъ: прежде всего А. Мейеръ, елинственный теоретикъ мистическаго анархизма, котораго мы пони-Умаемъ отчасти. Затъмъ В. Ивановъ, одиноко стоящій и издали вліяющій на группу "Шиповника", но, какъ двуликій Янусъ. обрашенный и къ "В в с а мъ". Последняя группа самая сложная, самая пестрая группа модернистовъ. Идеологія ихъ-смъсь Бакунина. Маркса, Соловьева, Мэтерлинка, Ницще и даже... даже Христа, Будды. Магомета. Следующую группу образують-Мережковскій, Гиппіусь и критики-публицисты-Философовъ, Бердяевъ; затъмъ начинается уже группа писателей, разрабатывающихь опредъленно проблемы религіи: Волжскій, Булгаковъ, Флоренскій, Свенцицкій, Эрнъ. Тутъ встръчаетъ насъ религіозная проповъдь, болье или менье революціоннаго оттінка. Совершенно одиноко стоить замічательный Л. √ Шестовъ, В. В. Розиновъ и скучноватая философія моонизма Минскаго. Ихъ и не буду касаться.

Наконецъ, остается послъдняя группа собственно символиустовъ съ центральной фигурой Валерія Брюсова; она объединена вокругъ "Въсовъ". Эта группа отрицаетъ вст поспъшные лозунги о преодолъніи или разъясненіи символизма. Она сознаетъ огромную отвътственность, лежащую на теоретикахъ символизма. Она признаетъ, что теорія символизма—есть выводъ многообразной работы всей культуры, и что всякая теорія символизма, появляющаяся въ насти дни, въ лучшемъ случав есть лишь набросокъ плана, по которому надлежитъ выстроить зданіє; сознательность въ построеніи теоріи символизма, свобода символизаціи,—вотъ лозунги этой группы.

Каково же отношение отмъченныхъ литературныхъ группъ къ символизму?

Какую идеологію несеть намъ группа писателей реалистовъ?

1) върность дъйствительности; 2) точное изображеніе быта; 3) служеніе общественнымъ интересамъ и отсюда 4) такой подборъ бытовыхъ чертъ общества, чтобы передъ нами встала современная Россія, различныя общественныя группы, ихъ отношенія (босяки Горькаго, "Поединокъ" Куприна, "Евреи" Юшкевича); вездъ тутъ сквовитъ та или иная тенденція, то народническая, то соціалъ-демократическая, то анархическая.

Ну, что же?

Развъ всъ эти черты отрицаетъ симеолизмъ? Ни капли; мы принимаемъ Некрасова, глубоко ценимъ реализмъ Толстого, признаемъ значение "Ревизора" и "Мертвыхъ душъ", общественное соціализмъ Верхарна и т. д. И тамъ, гдъ Горькій-художникъ, мы ивнимъ Горькаго. Мы только протестуемъ, что задача литературыфотографировать быть; мы не согласны, что искусство выражаеть нлассовыя противоръчія; цифры статистики и спеціальные трактаты красноръчивъй говорять намъ о соціальной несправедливости, и "Исторін германской соціалъ-демократіи" Меринга въримъ мы болье, чемъ стихотворению Минскаго "Пролетарии всвхъ странъ, соединяйтесь". А сведеніе задачь литературы къ иллюстраціи соціологическихъ трактатовъ наивно; для человъка съ живымъ общественнымъ темпераментомъ цифры краснорвчивве всего. Сведеніе же литературы къ цифрв (сущность соціологическаго метода) - "nonsens" искусства. И Гоголь и Боборыкинъ одинаково тутъ подводимы къ числу; тогда почему Гоголь-Гоголь, а Воборыкинъ - Воборыкинъ? И выводы соціологической критики часто лишены смысла: когда мистицизмъ, пессимизмъ, символизмъ и импрессіонизмъ выводять изъ современныхъ условій труда и капитала, мы вовсе не понимаемъ, почему же встръчаемъ мы мистиковъ, символистовъ и пессимистовъ въ докапиталистической культуръ. Соціологъ правъ, подходя ко всему со своимъ методомъ, но правъ и эстетикъ, подводящій методъ соціологіи подъ критику теоріи знанія въ тотъ моменть, когда соціологь приводить эстетическія цінности къ цифрь и облекаеть свои цифры въ плащи, королевскія мантіи и сюртуки литературныхъ героевъ. И потому-то указаніе на писателей "Знані я", что они выражають опредвленную соціальную тенденцію, не можеть быть принято, какъ указаніе на ихъ преимущество.

Нѣтъ, если что-либо объединяетъ писателей "Знанія", такъ это догматъ наивнаго реализма (въ духъ Молешота, а вовсе не въ духъ Авенаріуса); согласно этому догмату, дъйствительность есть дъйствительность видимыхъ предметовъ опыта. Но тогда куда же мы дънемъ дъйствительность опыта переживаемаго? Сводить переживаемый опытъ къ физикъ и механикъ теперь, когда вся современная психологія и философія, наоборотъ, склонна группы внъшняго опыта разсматривать, какъ части опыта внутренняго, невозможно; не видъть субъективныхъ границъ внъшняго міра немыслимо: вспомнимъ лишь опыты со спектромъ, съ сиреной и т. д. А если границы объективно данной видимости неустойчивы, то мы обречены на субъективизмъ; тогда: гдъ границы субъективности въ талантъ? Такъ исчезаеть опредъленность наивнаго реализма; такъ переходить реализмъ въ импрессіонизмъ; такъ Андреевъ изъ реалиста

превращается все въ болве и болве откровеннаго импрессіониста; нъкоторыя страницы "Исповъди" Горькаго насквозь импрессіонистичны. Слъдовательно, оставаться реалистомъ въ искусствъ нельзя; все въ искусствъ — бол ве и ли мен ве реально; на бол ве и ли мен ве не выстроещь принциповъ школы; бол ве и ли мен ве — не эстетика вовсе. Реализмъ есть только видъ импрессіонизма.

А импрессіоннямъ, т. е. взглядъ на жизнь сквозь призму переживанія, есть уже творческій взглядъ на жизнь: переживаніе мое преобразуеть міръ; углублянсь въ переживанія, я углублянсь въ творчество; творчество есть одновременно и творчество переживаній, и творчество образовъ. Законы творчества—вотъ единственная эстетика импрессіонизма. Но это и есть эстетика символизма. Импрессіонизмъ—поверхностный символизмь; теорія импрессіонизма нуждалась бы въ предпосылкахъ, заимствованныхъ у теоріи символизма.

Теоретики реализма должны бы понимать свою задачу, какъ частную задачу; общей задачей для нихъ и для насъ — является построеніе символической теорія; пока они не осознають всей ненабъжности такой задачи, мы называемъ ихъ узкими догматиками, старающимися втиснуть искусство въ рамки. Крупный художникъ, слъпо подчиняющійся догматамъ школы, напоминаль бы намъ великана въ костюмъ лилипута; иногда Горькій является въ такомъ нарядъ. Къ счастью, порой разрывается на немъ узкій нарядъ нанвнаго реализма и передъ нами—художникъ въ дъйствительномъ, а не въ догматическомъ смыслъ.

Вотъ каковы художественные завѣты догматиковъ реализма и импрессіонизма.

Полуимпрессіонизмъ, полуреализмъ, полуэстетство, полутенденпіозность характеризуютъ правый флангъ писателей, сгруппированныхъ вокругъ "Шиповника". Самымъ лъвымъ этого крыла, конечно, является Л. Андреевъ. Лъвый флангъ образуютъ откровенные и часто талантливые писатели, даже типичные символисты. Все же идейнымъ "с г е d о" этой лъвой группы является мистическій анархизмъ.

Что такое мистическій анархизмъ?

И воть передъ нами два теоретика: Г. Чулковь и В. Ивановь. Мив неудобно высказываться о теоретическихъ взглядахъ Г. Чулкова по существу; приплось бы сказать много горькаго; замвчу только существенный лозунгь Чулкова "непріятія міра" неопредвлененъ: для пониманія этого лозунга не хватаеть опредвленія понятій "непріятіе" и "міръ". Что такое міръ, въ какомъ смыслв высказывается Чулковъ—не знаю, Какъ понимать "непріятіе" — не знаю; знаю только одно: если понимать оба понятія въ самомъ широкомъ

смыслъ, то нъть ни одной теоріи, которая бы цъликомъ принимала міръ. Всъ же дальнъйшіе выводы изъ "стоустыхъ" заявленій Чулкова имъютъ или сто смысловъ или ни одного; что здѣсь встрѣчаютъ насъ обрывки, по крайней мъръ, ста міровозарѣній, изъ которыхъ каждое имѣетъ крупнаго основателя—не сомнѣваюсь; не сомнѣваюсь и въ томъ, что Христосъ, Ману, Будда и далѣе: Гете, Данте, Шекспиръ и далѣе: Ньютонъ, Кочерникъ и т. д. для Чулкова—мистическіе анархисты; что теперь причисляетъ онъ къ своей именитой семъѣ друзей, и изгоняетъ изъ нея враговъ, не сомнѣваюсь также. Больше я ръшительно ничего не могу сказать о теоріи Г. Чулкова.

Другой мистическій анархисть Мейерь почти не высказывался; есть основанія надбяться, что въ переложеніи Мейера мы, наконець, оцінимь непонятные для нась философскіе опыты Чулкова.

Наиболъе интереснымъ и серьезнымъ идеологомъ этого теченія является В. Ивановъ. Если бы мистическій анархизмъ не былъ скомпрометированъ неудачными диеирамбами Чулкова, мы серьезнъй считались бы со словами В. Иванова; но скрытыя несовершенства во взглядахъ Иванова обнаружилъ Г. Чулковъ.

И Чулковъ и Ивановъ отправляются отъ лозунга свободы творчества; оба понимаютъ и цънятъ технику письма; оба заявляють, что пережили индивидуализмъ; оба весьма цънятъ Ницше; слъдовательно: въ отправныхъ пунктахъ своего развитія оба черпаютъ идейный багажъ у символистовъ. В. Пвановъ вноситъ, по его мнънію, существенную поправку къ задачамъ, намъченнымъ старшими символистами.

Какова же эта поправка?

В. Ивановъ ищетъ тотъ фокусъ въ искусствъ, въ которомъ, такъ сказать, перекрешиваются лучи художественнаго творчества; этоть фокусъ находить онъ въ драмъ; въ драмъ заключено начало безконечнаго расширенія искусства до области, гдв художественное творчество становится творчествомъ жизни. Такая роль за искусствомъ признавалась Уайльдомъ; только форма исповеданія Уайльда иная; творчество жизни называль онь ложью; недаромь харктеризують его какъ пъвца лжи; но если бы самъ Уайльдъ повърилъ, что созданіе образа вовсе не вымысель, что рядъ образовъ, связанныхъ единствомъ, предопредъленъ какимъ-то внутреннимъ закономъ творчества, онъ призналъ бы религіозную сущность искусства; В. Ивановъ совершенно правъ, когда утверждаетъ за искусствомъ религіозный смыслъ; но, пріурочивая моменть перехода искусства въ религію съ съ моментомъ реформы театра и преобразованія драмы, онъ впадаетъ въ ошибку. Художественныя видънія для Иванова внутренне реальны; связь этихъ видъній образуеть миеь; миеь выростаеть изъ символа. Драма по преимуществу имъетъ дъло съ миеомъ; слъдовательно, въ

ней сосредоточены начала, преобразующія формы искусства. Онъ обращается къ классификаціи формъ искусства; заставляетъ ихъ слъдовать другъ за другомъ въ направленіи все большаго охвата жизни. Между тъмъ, формы искусства въ условіяхъ современности— параллельны; параллельно углубляются онъ; въ каждой заложена своя черта, религіозно углубляющая данную форму; театръ—просто одна изъ формъ искусства, а вовсе не основная.

Современный символизмъ по В. Иванову не достаточно видитъ религіозную сущность искусства; поэтому неспособенъ онъ воодушевить народныя массы; символизмъ будущаго сольется съ религіозной стихіей народа.

Итакъ, утверждается: 1) за миномъ религіозная сущность искусства; 2) утверждается происхожденіе мина изъ символа; 3) провріваются въ современной драмів заря новаго минотворчества; 4) утверждается новый символическій реализмъ; 5) утверждается новое народничество.

Но: выль всякое углубленіе и преобразованіе переживаній, составляющее истиную сущность эстетического отбора ихъ, предполагаетъ основу этого отбора, т. е. норму творчества; пусть эту норму не осознаетъ художникъ: она осуществляется въ условіяхъ непрерывно углубляемаго потока творчества; и художникъ, переживая свободу (будучи, такъ сказать, внъ критеріевъ добра и зла), только глубже подчиняется высшему вельнію того же долга. Задача теорін символизма и заключается въ установленіи нъкоторыхъ нормъ; другое дъло, какъ относиться къ нормамъ; какъ теоретикъ, я могу лишь констатировать нормы; какъ практикъ; я осознаю эти нормы, какъ эстетическія или религіозныя реальности; въ первомъ случав отъ меня скрыто имя Бога; во второмъ случав я навываю это имя. Теоретики символизма въ искусствъ могутъ изучать процессы религіознаго творчества, какъ одной изъ формъ творчества эстетическаго, если они желають остаться въ области науки объ изящномъ; при этомъ, какъ практики, они могутъ переживать устанавливаемую норму, то какъ живую, сверхъиндивидуальную связь (Бога), то какъ расширенный художественный символъ. Теорія художественнаго символизма ни отвергаетъ, ни устанавливаетъ религію; она ее изучаетъ. Это-условіе серьовности движенія, а не недостатокъ его. И потому то нападки Иванова на теорію символизма были бы съ его точки арвнія справедливы, если бы онъ обрушивался на эстетовъ какъ откровенный проповъдникъ опредъленной религіи. Онъ долженъ бы былъ признать, что искусство безбожно, а свобода изученія процессовъ творчества требуеть ограниченія, суженія опредъленными религіозными требованіями. Но онъ ни покидаеть почву искусства, ни выявляется передъ нами какъ опредъленно религіозный проповъдникъ,

ни отказывается отъ теоріи искусства; и для насъ его призывъ къ религіозному реализму остается мертвымъ, какъ проповъдь, и догматичнымъ, какъ теорія. Теоретически требовать религіозной практики, и практически только теоретизировать—невозможно; это—не откровенно, не безупречно честно. Религіозный реализмъ В. Иванова является для насъ, символистовъ, попыткой повергнуть область теоретическихъ изслъдованій въ область грезъ, или, что еще хуже, изъ грезы создать новую догматику искусства, еще болье узкую, нежели догматики реализма и маркензма. Повъривъ, что мистическій анархизмъ—религія, мы обманемся, не найдя въ ней Бога; повъривъ, что мистическое сектанство.

Что касается до происхожденія мива изъ символа, то кто же паъ насъ отрицаетъ это или оставляетъ право переживать мивическое творчество религіозно? Мы считаемъ только, что утверждать это теперь на основаніи теоріи символизма преждевременно, пока теорія символизма вся еще въ будущемъ. Нельзя увънчивать фундаменть храма прямо куполомъ: куда же дънутся стъны храма?

Въ современной драмъ есть движеніе въ сторону мистеріи; но строить мистерію на неопредъленной художественной мистикъ нельзя: мистерія—богослуженіе; какому же богу будуть служить въ театръ: Аполлону, Діонису? Помилуй Богь, какія шутки! "Аполлонъ", "Діонисъ"—художественные символы и только: а если это символы религіозные, дайте намъ открытое имя символизируемаго Бога. Кто Діонисъ? Христосъ, Магометъ, Будда? Или самъ Сатана? Соединять людей, у которыхъ съ діонистическимъ переживаніемъ связаны разныя божества, значить: устраивать паноптикумъ изъ боговъ или... (что еще хуже) — устраивать изъ религіи спиритическій сеансъ. "Пикантно, интересно", скажутъ модники и модницы всъхъфасоновъ, и примутъ безъ оговорокъ мистическій анархизмъ.

Но можемъ ли мы, символисты, для которыхъ способъ рѣшенія вопроса въ ту или иную сторону есть вопросъ жизни, мы—среди которыхъ есть люди, тайно исповѣдующіе имя одного Бога, а не всѣхъ боговъ вмъстѣ—можемъ ли мы относиться къ теоріи, бросающей насъ въ объятія неожиданностей, безъ чувства крайняго раздраженія и боли? Тутъ упрекаютъ насъ въ полемикѣ, въ страстности: но, прояви мы улыбающуюся легкость во всѣхъ поднятыхъ вопросахъ, мы были бы "гробы повапленные", безъ Бога, безъ долга.

В. Ивановъ утверждаетъ новый символическій реализмъ, забывая, что тогъ художникъ, для котораго художественный образъ внутренно не реаленъ,—не художникъ; иллюзіонистами въ буквальномъ смыслъ того слова могутъ назвать себя только шарлатаны; для иллюзіонистовъ типа Эдгара По иллюзіонизмъ уже форма исповъданія. Символи-

ческій реализмъ есть возведеніе въ квадратъ единицы; если Ивановъ способенъ дълить истинныхъ художниковъ на реалистовъ и иллюзіонистовъ, то онъ занимается пустымъдъломъ: единица и въ квадратъ равна единицъ. Тщетное занятіе!

Мы знаемъ, что тутъ и тамъ съ лозунгомъ народничества связана опредъленная общественная программа; символизмъ провелъ ръзкую грань между политическимъ убъжденіемъ художника и его творчествомъ, для того, чтобы искусство не туманило намъ областъ экономической борьбы, а эта послъдняя не убивала бы въ художникъ художника. Когда дразнятъ насъ многосмысленнымъ лозунгомъ соединенія съ народомъ въ художественномъ творчествъ, намъ все кажется, что одинаково хотятъ насъ сдълать утопистами и въ области политики, и въ области эстетической теоріи.

Утопизмъ и тутъ, и тамъ-опасенъ.

Символисты по опыту знають весь вредъ какъ догматизма, такъ и безпочвеннаго утопизма въ сферъ теоріи искусствъ. Они хотять трезвой теоріи; они знають, что только упорный рядь изслъдованій подведеть подъ эстетику прочный фундаментъ. И если ставять они вопросъ надъ теоріями разнообразныхъ художественныхъ школъ только потому, что теоріи эти предопредълены методомъ, не лежащемъ въ существъ эстетики, то, конечно, не задумаются они вырвать плевелы смутныхъ гаданій объ искусствъ, всходящіе въ ихъ средъ. Вотъ основаніе ихъ непримиримости къ теоріямъ мистическаго анархизма; все положительное въ этихъ теоріяхъ заключено въ символизмъ; все специфическое—плевелы, которые они должны вырвать.

Откровенное требованіе о подчиненіи теоріи символизма религіозной догматикъ они будуть оспаривать, но способны они уважать лишь тъхъ, кто предъявляеть такое требованіе отъ имени опредъленной религіи; тамъ, гдъ исповъданіе религіозныхъ убъжденій не направлено прстивъ искусства, мы то отъединяемся, то соединяемся съ этимъ исповъданіемъ въ зависимости отъ того, религіозны мы или истъ; въ зависимости отъ того, какую религію исповъдуемъ. "Псиовъданіе"—наше "Privat-Sache", пока мы теоретики искусства. Изъ этихъ словъ ясно, какое положеніе занимаемъ мы относительно религіознаго движенія, проявившагося въ русской литературъ, начиная съ Соловьева и кончая Мережковскимъ. Я лично во многомъ отправляюсь отъ В. Соловьева, во многомъ присоединяюсь къ Мережковскому; иные изъ соратниковъ моихъ по искусству — нътъ; это расхожденіе за предълами той области, гдъ отстаиваемъ мы символизмъ.

10 10 M

## мексиканская символика.

Лепестки Пламецвъта.

II.

Владыка Ствера и стни смертной, Миктлантекутли, имълъ своимъ символомъ паука. Въ міровой символикъ паукъ является также символомъ центральной Міровой Силы, въчно прядущей нити жизни. Извъстно пристрастіе къ пауку, бывшее одной изъ отличительныхъ личныхъ чертъ великаго Европейскаго пантеиста, Спинозы.

\*

На небъ Мексиканскомъ нъкогда былъ богъ Цитлаль Тонакъ, Звъзда Сіяющая, и богиня Цитлаль-Куэ, она, что—въ рубахъ звъздной. Эта звъздная богиня родила странное существо—кремневый ножъ. Другія ихъ дъти, пораженныя этимъ страннымъ порожденіемъ, сошвырнули его съ неба. Кремневый ножъ упалъ, разбился на мелкіе кусочки, и среди искръ возникли 1.600 боговъ и богинь.

\*

Самая священная изъ всёхъ плясокъ исполнялась въ праздникъ Мексиканскаго бога Огня одними жрецами. Во время этого празднества они выступали съ лицами, загримированными въ черный цвётъ, воплощая въ себё тьму и ночь. Въ каждой рукъ у нихъ было по два факела. Сперва они сидёли, потомъ начинали медленное круговое движеніе вкругъ божественной жаровни. Свершивъ танецъ, они бросали свои факелы въ это огненное жерло. Обрядъ свершался въ глубокомъ молчаніи, на вершинъ пирамиды. А внизу стояла молчащая благоговъйная толпа.

\*

Пляска вообще считалась въ Мексикъ священной, и танцамъ учились съ дътства подъ особымъ руководствомъ жрецовъ.

\*

Въ Мексиканскомъ цвътномъ письмъ лица женщинъ обыкновенно раскрашены въ желтый цвътъ — краска Заката. Сочетаніе тымы и сокровенной тайны съ женскимъ началомъ образно выражалось, между прочимъ, тъмъ, что въ оградъ великаго теокалли города

ВѣСЫ N 10

Мехико быль Домь Тьмы, посвященный Матери - Землю, чье имя Цигуакоатль, Женщина - Змюя. Другіе храмы этой богини описываются какъ подземные, темные, погребные, съ однимъ низкимъ входомъ, изваяннымъ иногда въ видю змюиной челюсти. Лишь жрецы допускались въ эти потаенныя святилища, въ которыхъ совершались сокровенные обряды и поддерживался священный огонь.

\*

Какъ разсказываетъ Берналь Діазъ, образъ Тецкатлипоки, Дразнителя Двухъ Сторонъ, находившійся въ великомъ теокалли въ Мехико, поражалъ своими сіяющими глазами. Вмѣсто глазъ у него были металлическія зеркала. Этотъ богъ видѣлъ міръ чрезъ отраженье. Вѣчно наталкивая, магическими ухищреньями, правую сторону жизни на лѣвую ея сторону, онъ услаждался бореньемъ, и видѣлъ міровую жизнь какъ безпрерывную панораму смѣняющихся тѣней.

\*

Владыка сіяющаго обсидіановаго зеркала, чаровникь, обольстившій Кветцалькоатля, Тецкатлипока, воплощаль въ себѣ Ночь и ночное Небо, съ его миріадами звѣздныхъ зеркалъ. Такъ, Ночь побъждаетъ Вечернюю Звѣзду, втягивая ее въ свои черныя таинства. И освѣженная сумракомъ, вдвойнъ возвратившись къ себѣ черезъ временное пребываніе въ тѣневыхъ тайнахъ, Вечерняя Звѣзда вдвойнъ свѣтла, когда она восходитъ какъ Утренняя.

\*

Въ то время, какъ обсидіановое зеркало было символомъ звѣзднаго культа, зеркало изъ полированнаго кремня надлежало культу солнечному. Кремневымъ зеркаломъ жрецы пользовались для концентраціи солнечныхъ лучей при возженіи священнаго огня, въ часъ полдня, въ дни весенняго равноденствія и лѣтняго солнцестоянія.

\*

На языкъ Нагуатлей океанъ есть ilh uica-atl, небесная вода. Дождь и Океанъ принадлежали мужскому началу, Небу, тогда какъ колодцы, озера, ручьи, и ръки—началу женскому, Землъ.

ж

Голова зм'ви была у Майсвъ символомъ Моря. Океанъ по-Майски Сапаh, могучая зм'вя. При вход'в въ Майскіе храмы были дв'в колонны, кончавшіяся внизу огромными изваяніями зм'виныхъ головъ, съ разъятыми пастями.

Египтяне считали равносторонній треугольникъ символомъ Природы, такъ же, какъ Индусы и Халдеи. У Христіанъ равносторонній треугольникъ, содержащій въ себѣ глазъ, есть символь Божества. У Майевъ, какъ и въ Европейскомъ оккультизмѣ, равносторонній треугольникъ вершиною вверхъ означаетъ Огонь, вершиною внизъ—означаетъ Воду. Нутталь указываетъ, что такимъ образомъ одинъ изъ сохранившихся въ развалинахъ Майскихъ храмовъ, такъ называемый Храмъ голубятни въ Уксмалѣ, съ многократными украшеніями въ видѣ равностороннихъ треугольниковъ, есть какъ бы великая зодческая молитва о дождѣ. Строительный гимнъ богу Влаги и богу Огня.

Голубой это въ Майъ траурный цвътъ, но не цвътъ скорби, а цвътъ тихой радости — освобождение отъ путъ вещества, приближение къ Небу.

Сhac — по-Майски красный, chaac — гроза, громъ, даятель дождя, богъ Плодородія, хранитель полей. Символомъ этого бога быль кресть. Въ честь него быль праздникъ погашенія огня.

\*

Кресть тау быль въ Майв символомъ созвъздія Южнаго Креста. Какь указываеть Лё-Пленжонь, знаменитый изслъдователь Майи, когда въ началъ мая это созвъздіе восходить отвъсно надъ горизонтомъ, земледълецъ знаеть, что близится время дождей, и готовить посъвъ. Этотъ знакъ возрожденія, вмъстъ съ завершающимъ его кружкомъ, помъщался въ Египтъ въ рукахъ и на груди у мумій. Созвъздіе Южнаго Креста и созвъздіе Большой Медвъдицы владъють ночнымъ Майскимъ небомъ, и особенно четко выдъляются среди другихъ созвъздій.

Смыслъ Майскаго T i-h a-u (наименованіе знака T) — "Это — для воды".

Сохранившееся Майское воззвание къ богу Дождя гласитъ:--

Когда Повелитель встаетъ на Востокъ, Четыре стороны Неба, Четыре угла Земли Потрясены, И напъвы мои, Разорвавшись, Падаютъ въ руки Владыки. Когда туча встаетъ на Востокъ

И идеть, восходя, къ средоточью, Гдѣ сидить Устроитель
Тринадцати грядъ облаковъ, Царь Атцоланъ, Разрыватель, Желтый Громъ, Тамъ, гдѣ владыки, что рвуть, Пришествія жлутъ Атцолана, Тогда хранитель сосудовъ, Гдѣ бродить священный напитокъ, Полный дюбви къ разрывателямъ, Хранителямъ жатвъ и посѣвовъ, Святыя даетт приношенія, Чтобъ ихъ принести предъ Всевышняго.

\*

Майи изображали Землю въ видъ старика, съ лицомъ, обращеннымъ къ Востоку, держащимъ въ рукъ духъ жизни, огонъ первичную основу вещественнаго міра.

\*

Майн представляли себъ Вселенную какъ безграничную тьму, въ которой пребываетъ непознаваемая Воля. Символомъ Вселенной они избрали кругъ, который называли V o l (Воля). Кругъ, пересъченный вертикальнымъ діаметромъ, они называли L a h u n (Всепроницающій). Какъ въ кругъ—андрогинная безпредъльность, такъ въ вертикально-пересъченномъ кругъ— пробужденье сознанія, мужское начало, это—декада, вънчанное 10, рождающееся изъ слитности 3-хъ и 7-ми. Кругъ, пересъченный вертикальнымъ и горизонтальнымъ діаметромъ, назывался С а n о b (Священное 4), символъ Четырехъ Строителей Мірозданія.

\*

Майн считали Огонь дыханіемъ Ку, Мірового Разума.

\*

Стефенсь, одинь изъ современныхъ путешественниковъ по Юкатанскому полуострову (половина 19-го въка), говоритъ, что, когда кто-нибудь изъ Майевъ чувствуетъ приближение смерти, онъ говоритъ съ великимъ спокойствиемъ: "Отдыхать иду".

\*

Излюбленные цвъта Майевъ—красный, зеленый, желтый, и голубой. Цвътъ страсти, цвътъ жизни, цвътъ разумънья, цвътъ благоговънія. \*

Мексиканскіе жрецы возжигали благовонія передъ своими богами четырижды въ сутки: на разсвътъ, въ полдень, въ сумерки, и въ полночь. \*

Одно изъ правилъ, которыя въ Мексикъ преподавались дътямъ родителями: "Не давай яда никому, ибо Вышняго оскорбишь въ Его твореніи, и отъ того же погибнешь". И еще: "Не лги никому, ибо тебя видятъ".

Чичимски называли отцомъ своимъ Солнце, а матерью своей — Землю. И говорятъ, что болъе боговъ не знали.

\*

Какъ свидътельствуетъ Гомара, въ Мексикъ было до 2,000 боговъ И, какъ говоритъ нъкій благоговъйный Фраи Педро де Гантэ, демоны въ Мексикъ (разумъй — боги) столь были численны, что сами in dios не знали ихъ числа.—у каждаго предмета былъ свой богъ.

У Ацтековъ быль обрядъ причащенія тѣла бога Вицлипохтли, бога Войны и національнаго бога Мексики. Изъ тѣста дѣлали изваяніе бога Вицлипохтли и затѣмъ, въ присутствіи царя, четырехъ главныхъ жрецовъ и четырехъ главныхъ воспитателей юношества, человѣкъ, называвшійся Кветцалькоатлемъ, бросалъ въ Витцлипохтли дротикъ съ каменнымъ наконечникомъ и пронзалъ ему сердце. Послъ этого тѣло Вицлипохтли дѣлили на части, сердце отдавали царю, а все тѣло, раздѣленное поровну на мелкія части, раздавалось правовѣрнымъ Мехико и Тлальтелюлько. Обрядъ этотъ былъ ежегодный.

Почитатели Кветцалькоатля были великіе искусники какъ ювелиры. Ихъ спеціальность была — зеленые камни — чальчивитли, серебро, издѣлія изъ красныхъ раковинъ и бѣлыхъ, изъ дерева, изъ бирюзы, и изъ блестящихъ перьевъ. Легенды гласятъ, что слуги Кветцалькоатля были необыкновенно легки и подвижны, а глашатаи, когда возвѣщали его волю съ Горы Воскликновеній, обнимали своимъ голосомъ далекія пространства, и слова ихъ были слышны за сто миль. И когда Кветцалькоатль царилъ невозбранно, всюду было изобиліе и всюду былъ расцвѣтъ. Тыквы и колосъя маиса были размѣровъ огромныхъ, злаки были такъ высоки и толсты, что на нихъ карабкались, какъ на деревья, хлопокъ рождался всѣхъ цвѣтовъ, розовый, красный, желтый, зеленый, коричневый, оранжевый, пятнистый. Птицы были съ изумрудными перьями и съ голосомъ нѣжнымъ и сладкимъ. Великое было множество разноцвѣтныхъ деревьевъ

какао. И маисъ даже часто не вли, а только топили имъ бани. Самъ же Кветцалькоатль благосклонно смотрвлъ на вврныхъ, свершаль благоговвйное служеніе, пронзая себя остріями магея и роняя очистительныя капли своей крови, а въ полночь купался въ священномъ источникъ и смотрвлъ на звъзды.

\*

Говорять, что, когда Кветцалькоатль отходиль изъ Мексики, онъ встрътиль въ горахъ великое древо; великою стрълой онъ пронзиль его — и получился кресть. Онъ совершиль также много другихъ удивительныхъ дъяній въ это время. Такъ, въ одномъ мъстъ въ горахъ, гдъ люди далеки отъ плоскости, онъ воздвигъ великій камень, который, если человъкъ прошель ступени благоговъйности, можно сдвинуть мизинцемъ. Но если изъ простого любопытства соберется великая толпа людей и будетъ пытаться его сдвинуть, на волосокъ не подвинется.

\*

Фраи Бернардино де Саагунъ такъ описываетъ приношение жертвенной крови, совершавшееся въ древней Мексикъ. Изливали кровь на теокалли днемъ и ночью, убивая мужчинъ и женщинъ передъ статуями демоновъ, во многихъ мъстахъ. Изливали ее также передъ демонами, изъ почитанія ихъ, въ дни означенные, и дълали это следующимъ образомъ. Ежели хотели излить кровь изъ своего языка, произали его остріемъ ножа и черезъ образовавшееся отверстіе проводили толстыя соломенки, сообразно съ усердіемъ каждаго: нъкоторые связывали соломенки вмъстъ и тянули ихъ, какъ тотъ, кто тянеть веревку, проводя ихъ черезъ отверстіе въ языкъ; другіє соломенка за соломенкой, проводили ихъ множество черезъ языкъ и оставляли ихъ тамъ окровавленными передъ демономъ, или на дорогахъ, или въ урнахъ, и то же самое дълали съ руками и съ ногами. Изливали также кровь жрецы внъ храмовъ пирамидныхъ, на горахъ и въ пещерахъ, изъ усердія своего ночного, и дълали это слъдующимъ образомъ: брали зеленыя тростинки и колючки магея и, окровавивъ ихъ кровью, добытой изъ ногъ своихъ, изъ переднихъ ихъ частей, ночью шли, обнаженные, въ горы, гдв пребывали въ молитренности, и тамъ окровавленными оставляли ихъ на подстилкъ изъ листьевъ камыша, и дълали это въ четырехъ или въ пяти мъстахъ, сообразно съ усердіемъ каждаго. Изливали также кровь люди за пять дней до пришествія главнаго праздника, что свершался чрезъ каждое двадцатидневіе по благочестію ихъ. Дълали надръзы въ ушахъ, откуда доставали кровь, и ею умащали лица, означая на нихъ кровавыя полосы: женщины дълали кругъ, а мужчины-прямую черту отъ брови до челюсти. Женщины также

усердствовали, принося эту кровь въ теченіе восьмидесяти дней, дълая себъ надръзъ каждые три или четыре дня все это время. Приносили также въ жертву кровь птицъ передъ демонами по усердію своему, особливо передъ Витцлипохтли, и во время праздниковъ покупали перепеловъ, и отрывали имъ головы передъ идоломъ, и кровь проливали тамъ, а тъло бросали на землю, и тамъ оно вращалось кругами, пока не умирало. Когда убивали раба или плънника, владыка его собиралъ кровь въ чашу, и опускалъ туда бълую бумагу, и подходилъ потомъ ко всъмъ статуямъ демоновъ, и умащали имъ ротъ бумагою окровавленной, иные же палку опускали въ кровь и касались ею рта изваянія.

\*

Кромъ боговъ и богинь всъхъ стихій, общихъ у Мексиканцевъ съ другими народами, также имъвшими своихъ боговъ Влаги, и Вътра. и Земли, и Огня, были еще боги Мексиканскіе, совершенно особенные. Такова, напримъръ, Цигуапипитли, богиня роженицъ, умиравшихъ при первыхъ родахъ. Такія матери цънились Ацтеками наравнъ съ храбрыми воинами, погибшими во время битвы. Очень также интересна богиня Тлакультеутль, богиня тълесныхъ наслажденій. Звалась она также Икскуина, младшая сестрица изъ четырехъ сестеръ. И еще—Тлаклькуани, поъдательница вещей нечистыхъ. Эта богиня внушала людямъ сладострастіе и, въ чемъ бы они ей ни исповъдывались, всъ гръхи имъ отпускались. Любопытенъ богъ пьянственности, Тецкатцонкатль. Этотъ богъ, какъ говоритъ Саагунъ, былъ родственникъ или братъ другихъ боговъ вина, и, насчитавъ ихъ по именамъ до тринадцати, онъ восклицаетъ: "Сколько божествъ покровительственныхъ имъли пьяницы!"

\*

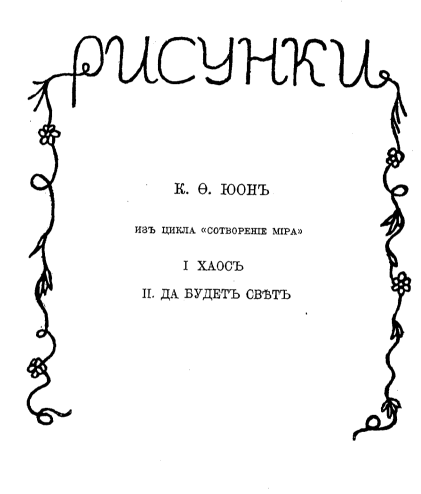
При свершеніи брачнаго обряда въ Мексикъ жениха и невъсту, между прочимъ, сажали на одну пыновку и край одежды невъсты связывали съ краемъ одежды жениха,—это было важнымъ моментомъ обряда. Былъ также мигъ, когда невъста кружилась вокругъ огня, и послъ этого они оба возжигали душистый копалъ въ честь боговъ. И первыя четыре ночи они спали на тонкихъ цыновкахъ изъ камышей, а легкія ихъ покрывала были украшены блестящими перьями, посрединъ же—зеленый чальчивитль. И на четырехъ углахъ постели—зеленые тростники и колючки агавъ, дабы проливать въ честь боговъ капли крови. И до четвертой ночи бракъ еще не свершался, и это возвъщало несчастіе, если не давали истечь достодолжному сроку. По истеченіи же четвертой ночи новобрачные купались и одъвались въ новыя одежды, головы имъ украшали бъльми уборами, и руки и ноги красными перьями.

\*

При свершеніи похоронныхъ обрядовъ въ Мексикъ умершему раскращивали лобъ въ голубую краску, ибо онъ удалялся въ Небо. и клали въ руку посохъ, -- да свершаетъ легко свой путь. Ставили около умершаго кружку съ водой, дабы пить въ съни смертной, и въ разные часы давали ему разныя записи, въ которыхъ было точно означено ихъ назначеніе. Кладя мертвому первую запись, говорили: "Съ этимъ пройдешь безъ опасности между двухъ быющихся горъ". Кладя вторую, говорили: "Съ этимъ пройдешь безпрепятственно по пути, возбраненному великимъ Змъемъ". Кладя третью, говорили: "Съ этимъ пройдешь достовърно черезъ мъсто, гдъ крокодилъ". Четвертая запись проводина умершаго черезъ восемь пустынь. Иятая—черезъ восемь горь. IIIестая — черезъ вътеръ, такой порывистый и острый, что разламываль скалы и різань, какъ ножь. (Подробность, совпадающая съ тъмъ, что разсказываетъ Кальдеронъ въ своей драмъ "Чистилище святого Патрикка"). Тъло въ иныхъ случаяхъ сжигали и хоронили прахъ въ вазъ, въ другихъ хоронили, въ третьихъ бальзамировали. Въ вазу, содержавшую прахъ умершаго, клали какой-нибудь драгоцънный камень, для лицъ знатныхъ всегда-чальчивитль изумрудный, дабы драгодънный камень служиль покойнику сердцемь въ иномъ міръ.

Bretagne. La Baule. Les Oeillets. 1908. VII. 13.

к. Вальмонть

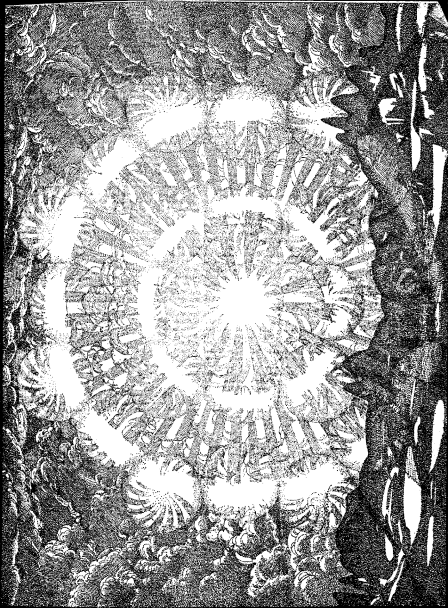


·

•













Разъ онъ въ море закинулъ неводъ. А И ушкинъ

Литературно художественные альманахи к-ва "Шиповникъ". Книги четвертая и пятая. Спб. 1908.

Альманахи "Шиповника", совершенно такъ же, какъ и всъ вообще изданія этого популярнаго и любезнаго "среднему читателю" предпріятія, обладають весьма многими недостатками.

Однако, въ той же мъръ всъ они обладають од нимъ безусловнымъ, ръдкимъ въ наши дни и огромнымъ достоинствомъ. Оно заключается въ откровенномъ, лишенномъ всякой внъшней маски, твердо-проведенномъ принципъ, объединяющемъ и объясняющемъ всъ шаги, всъ пріемы и всъ плоды молодого издательства.

Принципъ этотъ-коммерческое и только коммерческое отношение къ литературъ. Спасибо за это!

Въ то время, когда насъ мучительно обступаютъ "нерожденныя" души исключительно идейныхъ организмовъ, судьба которыхъ, быть можетъ, никогда не воплотится, когда, съ другой стороны, стала обычнымъ недоразумъніемъ противоестественная связь плохо скрытаго расчета съ выставленной напоказъ "идейной" рекламой, коммерческое литературное предпріятіе съ явнымъ и исключительнымъ характеромъ об ширнаго производства на върный спросъ едва ли заслуживаетъ порицанія, хотя бы уже потому, что оно никого не введетъ въ обманъ...

Для того, кто сталь бы, подобно намь, въ началь нашего знакомства съ альманахами "Шиповника", искать ид-йнаго единства, внутренней связи содержимаго, даже просто "направленія" въ механической мышанинь каждаго отдыльнаго альманаха, само собою понятно, осталось бы непостижимымь, какъ и во имя чего мистическая кухарка Зайцева, Аграфена, шествуетъ впереди истинно-романтической, подобной "сладкому сну" Гертруды Вал. Брюсова. Во имя чего искреннее, глубоко художественное и поразительно-цыльное (теперь рыдкое свойство у Блока) стихотвореніе А. Блока, "Клеопатра" непосредственно замыкается нелыной варіаціей Л. Андреева на нелыную его "Жизнь Человыка", единственное достоинство которой въ томь, что изъ введенія къ сей варіаціи мы узнаемъ, какъ

самъ авторъ, наконецъ, устыдился "вторженія въ драму относйтельно случайнаго элемента въ лицъ пьяницъ" (стр. 257). (Ахъ, можно ли говорить о какомъ бы то ни было "лицъ" послъднихъ, даже въ переносномъ смыслъ!) Во имя чего больно ударяющій по сердцу и сдержанный, какъ послъднее отчаянье, ритмъ стиховъ Блока вдругъ смъняется шопотомъ и репликами, выдержанными въ стилъ склоненій и спряженій, подсказываемыхъ на экзаменъ,—андреевскихъ "наслъдниковъ", "родственниковъ", которые въ сущности стоятъ его мистическихъ и макабрически-символическихъ (на дълъ же маріонеточныхъ) "пьяницъ"...

Но мы не удивляемся болье, что изъ 273 страницъ четвертаго альманаха около 170 посвящено самому скучному, самому нечитаемому и-о, ужасъ!-все-таки незаконченному роману С. Юшкевича, "Похожденія Леона Црея", реализмъ и цинизмъ котораго такъ не гармонируеть съ возвышенной органной фугой \*, разыгранной Б. Зайцевымъ, фугой романтическихъ и міровыхъ страданій и достиженій нъкоей міровой и символической кухарки, Аграфены. Русская, деревенская и въ то же время міровая душа этой кухарки чудесно и таинственно воплотила въ себъ всю поэтику въчно-женственнаго, совокупно явивъ въ бытовой и ультрареальной обстановкъдо сихъ поръ нишь замышленныя романтически и очертанные фантастически образысимволы Беатриче и Лауры, соединяя къ тому же и грустную грацію всъхъ шекспировскихъ женщинъ, нъжныя очертанія которыхъ изваяны двумя самыми строгими художниками, Смертью и Любовью, и вокругь чела которыхъ неизмънно мерцаетъ (по словамъ Бодлера) блъднолучистый ореоль, подобный тонкимь, овальнымь золотымь вынчикамь надъ головами католическихъ святыхъ и мучениковъ... Если вы прибавите къ этому, соединивъ вмъстъ, всъ мистическія откровенія и стигматические экстазы святыхъ подвижниковъ средневъковья и значительное количество священныхъ лицъ нашихъ святыхъ, то, пожалуй, получите приблизительное представленіе оміровой, бездонной и святой душъ зайцевской кухарки, Аграфены, вся жизнь которой была фатальнымъ и провиденціальнымъ осуществленіемъ свыше истекающихъ и благодатью Господа ниспослаемыхь, апокалиптическихъ знаменій. Торжественно, религіозно, согласно предустановленной небесной гармоніи и въ ритмъ съ мелодіей звъздныхъ сферъ, мистическая и въ то же самое время вполив бытовая кухарка Аграфена, то "могуче спящая" на съновалъ, то "хмуро ворочаясь" на сънникъ, совершаеть

<sup>\*;</sup>Заимствую на память это сравненіе изъ одного изъ толстыхъ журналовь, умітренныя политическія тенденціи котораго находили въ немъ умітреннопримирительное отношеніе даже къ "гибнущему, но смертельно-стоящему за себя символизму".

свои мистеріи и цёлуется съ молодымъ бариномъ, случайно встрътясь съ нимъ у ръки, въ то время, когда кругомъ вся природа ликуетъ совершенно такъ же, какъ нъсколько лътъ тому назадъ, когда А. Вълый проходилъ въ той же самой мъстности и писалъ свою "симфонію".

Напо полагать, впрочемъ, что Аграфена еще въ ту пору, когда была Грушей, уже знала наизусть симфонію Бълаго и даже могла цитировать "Тишину" Вальмонта. Во всякомъ случав думала и чувствовала Аграфена не менве тонко, мистично и эстетично, чъть оба послъдніе, вмъсть взятые. "Она вся замлъвала въ туманномъ трепетъ", баринъ снился ей не иначе, чъмъ "въ синъющей пымкъ (10), "просыпалась она въ свътломъ туманъ, измученная отъ нездвшняго счастья и дрожи"; поцвловавшій ее студенть быль для нея "безміврно далекь, какь блівдная чудесная звізда на горизонтъ". "Подъ тихую жвачку (жеребца) Прахоннаго умолкали ихъ души" (стр. 13). Бъгая по улицамъ, кухарка Аграфена пила "зимній духъ, какъ дивное вино" (стр. 15). Затъмъ по-верхарновски кухарка Аграфена полюбила Петьку. Она внала, что Петька, не "продъ", не "лисица, чтобы лжу лаять"(21) и потому, валяясь съ нимь по сараямь и съноваламь, не смотря на то, что наль ней \_аубоскалили" (20), переживала съ Петькой всв сонеты Бодлара, ямбы и кореи В. Брюсова и любила своего Петьку, ибо онъ "сплевывалъ геніально" (18). "Плакала она ручьями" (18), "изъ огненной чаши пила" и, подобно автору "Fleurs du mal", испытавъ и "пламень объятій и любовную борьбу, торжественное, буйное богослуженіе" (???) (стр. 19)... "вся полна бывала собой, кровавой своей любовью" (стр. 19). Когда Петька, жрець ея богослуженій, оказался, говоря настоящимъ народнымъ стилемъ, не Бодиаромъ, а "сукинымъ сыномъ", кухарка, испытавъ ужасы и муки Захера Мазоха (стр. 23), забывь о Петькъ, познала "за переломомъ бытія еще огни и печали передвечерія" (26). Увидавъ у господъ гимназиста довольно страшнаго вида, ибо онъ имвлъ "неопредвленный и полуневидящій видъ" (стр. 27), не зато въ весьма соблазнительной поав, -- онъ сидъль безъ штановъ на кровати (28), "тоненькій, бълый, какъ молодой голубочекъ", - кухарка бросилась на него, воспользовавшись его способностью полуневидёть и... "на постели лежало измученное твло-бълый цвъть (?) и дикій, теплый запахь звърей стояль"!..

Такова вся странная, едва ли серьезно-написанная повъсть г. Зайцева. Что сказать о ней?

О, счастливая, веселая, благодатная страна Россія, гдъ даже кухарки и деревенскія дъвки утончились до чуткости и сложности психики французскихъ декадентовъ, о, культурная изъ культурнъйшихъ и чудеснъйшая изъ всъхъ странъ,гдъ, вырождаясь отъ голода, сифилиса и непосильнаго труда, не зная грамоты и не умъя бороться за свое зоологическое существованіе, прекрасные пейзаночки и пейзанчики, родные внучата карамзинскихъ "селянъ" и подобіе его "швейцаровъ", чувствуютъ и любятъ по-декадентски, воркуютъ какъ голубки Блока, цълуются, какъ принцессы Мэтерлинка,—и самъ Господь печется объ ихъ судьбъ!

Одно серьезное значеніе есть у разсказа Б. Зайцева. Прочитавь "Аграфену", нельзя не ужаснуться до отчаянья, до послъдней степени оскорбленности и негодованія, на то, во что превращены нашими "м истическими реалистами" великіе и въчные, ими случайно подслушанные, завъты е в ропейскаго сим волизма,—тъ роковые вопросы, которые поставлены послъдней эпохой міровой культуры и которыхъ никогда раньше не осмъливались такъ поставить ни одна культура, ни одна эпоха! Бросая шутовской тонь, грустно и серьезно спрашиваемъ мы, почему въ Россіи можно безнаказанно оскорблять божественныя тъни, почему въ Россіи литературная фальсификація всегда почитается послъднимъ словомъ истиннаго творчества, и почему, съ другой стороны, великая трагедія русской революціи не научила насъ подходить къ народной душъ, народной жизни и народному горю иначе, чъмъ съ барскими повадочками и модернъсловечками.

Смъшеніе стилей—самая страшная и самая странная бользны нашего литературнаго сегодня. Послъ Б. Зайцева самый печальный, самый роковой примъръ ея—Л. Андреевъ.

Не будемъ много говорить, не будемъ доказывать, какъ безнадежно боленъ послъдній этой роковой бользнью. "Смерть Человъка", являясь дополненіемъ къ "Жизни Человъка", наслъдственно заражена ею, а о безстильности послъдней уже достаточно сказано и А. Крайнимъ и Авреліемъ. Не хочется говорить объ этомъ тъмъ болъе, что въ одномъ изъ своихъ послъднихъ произведеній, (я говорю о "Семи повъщенныхъ") Андреевъ значительно освободился отъ смъщенія стилей. Вмъстъ съ тъмъ эта послъдняя его вещь и является лучшимъ его прсизведеніемъ.

Это замъчательно. Реалистъ по природъ, бытовой наблюдатель и воспроизводитель дъйствительности, Л. А ндреевъ въренъ себъ и художественной правдъ только тогда, когда онъ разсказываетъ, а не изобрътаетъ, вновь переживаетъ пережитое, а не умудряется, дополняетъ видънное, а не нашиваетъ чуждый ему и заимствованный изъ далекой его душъ Европы замысловато-аляповатый узоръ.

Сфера Андреева—общечеловъческое во всей его необъятной широтъ, во всей его ощутимой и прочной реальности. Описывая и раздумывая надъ описаннымъ, Андреевъ—художникъ-психологъ, родной

по методу (хотя и уступающій по степени дарованія) Л. Толстому, А. Чехову, изъ европейскихъ писателей—Г. де-Мопассану, Золя и др.

"Разсказъ о семи повъшенныхъ"—наиболъе реальное, наиболъе жизненное, наиболъе пережитое изъ всего, что написано имъ за послъднее время. Вотъ лочему это—наиболъе глубокое, правдивое и яркое его произведеніе. Вотъ почему въ художественныхъ образахъ этого разсказа сквозитъ то глубоко-человъческое, интимное и хватающее за сердце чувство, которое сообщается читателю потрясаетъ его и неизбъжно подготовляетъ въ немъ освобождающій душу хадарогь.

Разсказъ Л. Андреева имъетъ достоинства (безпристрастность, внъшнее спокойствіе, объективное постиженіе мотивовъ героевъ повъсти) эпическаго произведенія. Это даетъ ему силу выдержать почти вездъ без партійно-художественную позицію, что является почти невъроятной трудностью, если мы примемъ во вниманіе, что въ данномь случать автору приходилось имътъ дъло съ такимъ объектомъ, проклятая, дъявольская жизненность котораго совершенно исключительна.

Мы не хотимъ умолчать о крупныхъ художественныхъ промахахъ разсказа Андреева, который не до конца отръшился отъ метода смъшенія стилей, но намъ кажется страннымъ подробно останавливаться на нихъ, если принять во вниманіе, что непосредственно рядомъ съ его разсказомъ дразнитъ читателя "драматическій пейзажъ" г. Ценскаго, являющій ссбой такой перлъ без стильности, что передъ подобнымъ чудовищнымъ цейткомъ должны поблекнуть всъ цевты, возросшіе на самыхъ нельпыхъ страницахъ юмористическихъ журналовъ и повъствованій о подвигахъ сыщиковъ. Г. Ценскій хочеть быть нельпіве нельпаго, безумнъе безумнаго и страннъе страннаго... Въ сущности же онъ убійственно-скученъ-

Представьте себъ, что вы встрътились на самой прозаической улиць, среди самыхъ банальныхъ котелковъ и платочковъ, среди бъла дня, самаго обыкновеннаго человъка, самой "средней наружности", который, аккуратно докуривъ папиросу и лъниво прочитавъ двътри вывъски. вдругъ бы на вашъ самый обыденный вопросъ сталь бы совершенно спокойно и не безъ зъвоты говорить приблизетельно въ такомъ родъ: "У него было лицо, какъ широкая, захолуствая улица днемъ, лътомъ. На такихъ улицахъ не бываетъ мостовыхъ,—пыльно, мягко ногъ. У нея лицо было, какъ съть узкихъ тупиковъ и переулковъ, гдъ-нибудь на окраинахъ большого города, гдъ любятъ тъсниться..." (стр. 118, "Береговое"). Если бы этотъ человъкъ машинально говорилъ бы такъ передъ добрыхъ полъ-часа, надъясь, что вы сами уже ръшите, у кого было лицо лучше, у него или у него можетъ сдъ-

латься насморкь, быстро пошель бы прочь, — что оставалось бы вамь дёлать?.. Въ такомъ точно положеніи находится и критикъ, давшій себъ трудъ прочитать повъсть (?) г. Ценскаго. Слова здёсь безсильны!

"Саббатай Цеви" Ш. Аша претенціозенъ и скучновать, какъ вообще все, что пишеть этотъ десятистепенный писатель, на шедшій себя въ своихъ самыхъ наивныхъ, наиболъе свъжихъ и простыхъ по формъ вещицахъ, "Городокъ" и др.

Много, очень много хочется сказать о "романтической поэмь Вал. Брюсова ("Исполненное объщаніе"), хотя эта поэма и говорить сама за себя. Поэть дъйствительно исполнильсвое объщаніе: онъ даль намъ дъйствительно романтическую поэму съ намъренной схематичностью типовъ, воплощающихъ собой одно основное чувство, съ въчной темой ремантизма—тяжбой Смертив Любви, съ неизбъжной гибелью всъхъ, любившихъ и іпреступившихъ человъческое во имя высшаго, съ милымъ, давно знакомымъ, но неизмънно-живымъ и новымъ романтическимъ ужасомъ, съ конечнымъ торжествомъ чистой Мечты, нашедшей свою въчную эмблему въ "золотистой пряди волосъ". Мъткій, сдержанный и тугой, какъ тетива, стихъ В. Брюсова въ этой поэмъ является роднымъ отзвукомъ того, утраченнаго нами за послъднее время, полнозвучнаго стиха, въ который отлиты лучшія поэмы Жуковскаго и геніальная исповъдь Лермонтова "Миыри".

Въ заключение мы не можемъ удержаться отъ внезапно редившагося у насъ сравнения. Альманахи "Шиповника" подобны случайной добычъ невода, бросаемаго въ неизслъдимыя глубины нашей "литературы". Каждый такой альманахъ— литературный нево дъ! Въ его сътяхъ съ одинаковымъ правомъ трепещеть живая куча жирныхъ карасиковъ цъпляется случайно выловленная зеленая водоросль, корячится пузатый, клещастый крабъ, извивается скользкій угорь. и вдругъ сверкнетъ— да и скроется волшебная чешуя золотой, сказочной рыбки. Что же спрашивать съ рыбака, если неводъ его достаточно кръпко сплетенъ и цъна рыбы хотя и огульная, но невысокая, всего рубль серебромъ? Спасибо тъмъ, кто даетъ намъ возможность за сказочное золото волшебной чешуи отдать всего на всего одну серебряную монету!.. Спасибо!...

Эллисъ.

Александръ Влокъ. Земля въ снъгу. Третій сборникъ стиковъ. Москва. 1908. Изданіе журнала "Золотое Руно". Цъна 1 р. 25 к. Сергъй Городецкій. Дикая воля. Стихи и сказки. Спб. 1908. "Факелы". К.во Д. К. Тихомирова. Ц. 1 р.

Появленіе новой книги Влока — событіе. Каждая книга Блока замыкаеть въ себ'в кругъ вполн'в оригинальныхъ настроеній; входить въ сознаніе общества; направляеть его вкусъ; вызываеть подражанія. У Блока есть, что сказать; онъ—въ расцевтъ своихъ силъ. Темъ строже должны мы судить его новыя созданія.

Одинъ изъ роковыхъ недостатковъ Влока: отвращение отъ объективности и реализма, субъективизмъ, возведенный въ поэтическое сгедо. Влокъ даетъ поэзію своего я. "Я такъ хочу" — его лозунгъ. "Такъ хочетъ нѣкто, кто — не я"—истинный лозунгъ поэта. Если поэтъ, "потребованный къ священной жертвъ", еще не равнодушенъ къ своимъ скорбямъ и радостямъ, если онъ еще преслъдуетъ какіянибудь цъли, кромъ созиданія объективно-прекраснаго, все будетъ безплодно: не спасутъ ни красота отдъльныхъ образовъ, ни музыкальность строфъ.

Замкнутая въ узкій кругъ субъективныхъ переживаній, муза Блока не видитъ жизни, съ ея сложностью и многообразіемъ. "Міръ— балаганъ, позорище. Мнѣ нѣтъ дѣла до быта, до исторіи. Розы на иконѣ Богоматери — только виньетка; мѣдный шлемъ "бѣднаго рыцъря"—только картонная игрушка". Здѣсь—оригинальность Блока здѣсь — его сила. И здѣсь его осужденіе передъ лицомъ объективнаго искусства. Оно отвѣчаетъ: "мнѣ нѣтъ дѣла до тебя, какъ не было дѣла до Алекеандра Пушкина и Аванасія Шеншина. Мнѣ не надо некакихъ фантазій; самая красивая ложь мнѣ противна. Я такъ же неумолимо, какъ наука. Если хочешь служить мнѣ, полюби истину."

Совершенно лишенный чувства быта и исторіи, Блокъ не можетъ стать внъ ихъ условій и быть чистымъ лирикомъ, какъ, напр., Фетъ. Поззія Блока—не непосредственна и не искусственна. Его стихи—не вольныя пъсни Кольцова и не изысканные пентаметры Проперція. И здъсь Блокъ безнадежно расколотъ между торжествующимъ не-

въжествомъ Леонида Андреева и утонченнымъ аристократизмомъ

Брюсова.

Когда Блокъ связываль свои переживанія съ образами византійскими, католическими и славянскими, здѣсь было нѣкоторое основаніе, котя единственной его стихіей намъ все-таки кажется германизмъ. Потенціально весь Блокъ въ Гейне и отчасти — въ Гете. Окончательно фальшива египетская обстановка стиховъ Блока, впервые являющаяся въ разбираемой книгъ.

Гдъ у Вл. Соловьева и Вал. Брюсова—прозръніе Египта, историческое ясновидъніе, у Блока—только декорація и восковая кукла

паноптикума. Когда Соловьевъ пишетъ:

И смутно видятся чертоги, Глѣ солнца жрецъ меня училъ, И размалеванные боги, И голубой, влатистый Нилъ.

или Брюсовъ:

Въ моихъ мечтахъ — твои минуты, Твои меменсские глаза.

Чувствуется перевоплощеніе, томительная греза о дійствительно родномъ Египтъ. Когда же Блокъ пишетъ:

Я знаю, ты придешь опять, Благоуханьемъ Нильскихъ Лилій Меня плънять и опьянять.

слышится только запахъ дорогихъ духовъ. Не болъе удачны у Блока и библейскія реминесцепціи, напр.:

> Да, ты — родная Галилея Миф — невоскресшему Христу.

Въ непосредственной связи съ указаннымъ недостаткомъ,—отсутствіемъ чувства быта и исторіи находятся—и другіє: построеніє стихотвореній на основаніи случайныхъ ассоціацій, отсутствіе логики и неразработанный поэтическій словарь. Чтобы не быть голословнымъ, разберу детально стихотвореніе на стр. 122:

освиняя любовь.

Когда въ листвѣ сырой и ржавой Рябины заалѣетъ гроздъ; Когда палачъ рукой костлявой Вобъетъ въ ладонь послѣдній гвоздъ;—

Когда надъ рябью рѣкъ свинцовой, Въ сырой и сърой высотъ, Предъ ликомъ родины суровой Я эакачаюсь на крестъ,-Тогда — просторно и лалеко Смотрю сквозь кровь предсмертныхъ слезъ, И вижу: по ръкъ широкой Ко меж плыветь въ челиж Христосъ. Въ глазахъ — такія-же надежды, И тоже рубище на Немъ. И жалко смотрить изъ одежды Ладонь, пробитая гвоздемъ... Христосъ! родной просторъ печаленъ. Изнемогаю на креств. И челнъ Твой — будетъ ли причаленъ Къ моей распятой высоть?

"Въ листвъ сырой и ржавой". Начинается съ четкаго и яркаго образа, въ первомъ стихъ чувствуется крупный поэтъ. "Рябины заальеть гроздь"-уже хуже, отвлеченно. Далье ассоціаціи: рябинакрасная, кровь-красная, кровь-изъ рань, раны бывають отъ распятія. И воть, во слідь ассоціаціямь Влока, мы переносимся изь совершенно реальныхъ условій въ какое-то неопредъленное мъсто, гдъ, неизвъстно зачъмъ, когда, кто, кого распинаетъ. И вмъсто правдиваго и художественнаго описанія осени мы получаемъ довольно безобразное нагромождение несвязанныхъ между собой образовъ. Палачъ вбиваетъ въ ладонь Блоку послъдній гвоздь (сколько гвоздей уже вбито въ одну ладонь? Ужели не довольно одного?). Далве мы опять оказываемся въ Россіи, "надъ рябью ръкъ свинцовой". Но, на эло правноподобію, самъ Блокъ "качается" (почему качается, когда онъ прибитъ гвоздями?) на крестъ, а то и на рябинъ. Затъмъ еще страниве. Ассоціаціи Блока какъ будто совершаются въ состояніи сна или опьяненія. Ходъ представленій, очевидно, таковъ: я-распять, Христось быль распять, Христось, надо Христа,и вотъ Христосъ... плыветь въ лодочкъ. По Съверной Двинъ или Волгъ? Но заключение стихотворения всего неожиданнъе. Блокъ, распятый на рябинъ, обращается къ плывущему внизу Христу съ заявленіемъ: "Христосъ, родной просторъ печаленъ". Что же Христось? Въроятно, принялъ къ свъдънію.

Что касается поэтическаго словаря, то Блокъ часто забываетъ, что одно настроеніе требуетъ для своего выраженія однихъ словъ, а другое—другихъ. Желая быть легкимъ и простымъ, онъ не избъгаетъ тяжеловъсныхъ словъ, церковныхъ образовъ, славянизмовъ,

вполнъ законныхъ въ другомъ мъстъ, но здъсь недопустимыхъ. Онъ не чувствуетъ, что невозможно писать:

Крести крещеньемъ огневымъ, О милая моя!

Невозможно потому, что "о милая моя" — легко и просто, по-пушкински, а "крести крещеньемъ огневымъ"—"Кошница" "Оръ".

Въ "Снъжной маскъ" словарь Блока окончательно смъшанъ. "Рая дщери", и рядомъ, — "служанка ночъ". "Въ ледяной моей пещеръ вихрей съверная дочъ" — прекрасно: сжато, сильно. Ждешь съвера, пещеры. Вдругъ: "трехвънечная тіара вкругъ чела". И въ съверной пещеръ сидитъ папа Левъ XIII. И снъжинки не могутъ кружиться: ихъ тянетъ внизъ "трехвънечная тіара". (Роковой образъ римскаго первосвященника неотступно преслъдуетъ Блока. Когда-то онъ прыгнулъ къ нему прямо изъ болота. Но тогда было болъе въское основаніе. Римскаго па пу притянула лягушиная ла па). Мы ничего не въдимъ, не върскъ говоритъ:

То горять и дремлють маки Злыхь очей.

Отчего маки? Маки — красные. А глаза — какіе угодно, только не красные. А если красные, то нужна не критика, а цинковыя капли.

И, наконецъ, я принужденъ испуганно замолчать о "снъжной маскъ", узнавъ глубокую истину:

Ночь глуха. Ночь не можеть понимать Пътуха.

Въ данномъ случаъ критику приходится раздълить печальную участь "ночи".

Болъе свободны отъ указанныхъ недостатковъ отдълы "Вольныя мысли" и "Подруга Свътлая". "Вольныя мысли" — прекрасные бълые ямбы, звучащіе твердо и увъренно. Нъкоторое самолюбованіе досадно портить эти классическія простыя стихотворенія.

Въ отдълъ "Подруга Свътлая" звучатъ дорогія намъ, забытые напъвы "Стиховъ о Прекрасной Дамъ". Тутъ есть и нъжность, и искренность, и любовь къ чему-те, и благоуханіе дъйствительной женственности и красоты. Особенно хорошо "На родинъ". Но и здъсь не безъ смъшенія: князь прівзжаетъ на конъ и въ латахъ, а уъзжаетъ на ямщикъ съ бубенчиками. Въ стихахъ о Мэри есть очаровательныя строфы, но и крупные промахи и противоръчія, напр:

Мы надъ народомъ чары дѣемъ И Мэри свътлую поемъ. Гдъ же мы? Гдъ мы: въ русской сказкъ или на берегахъ Твидъ? Но настоящей жемчужиной книги являются два стихотворенія "Сынъ и мать". Человъчные стихи, глубокіе, правдивые. Боль и слевы въ стихахъ:

Сынъ не забылъ родную мать, Сынъ возвратился умирать.

Гармонія, солнце въ стихахъ:

Я насадиль мой свѣтлый рай И оградиль высокимь тыномь, И въ синій воздухь, въ дивный край Приходить мать за милымь сыномь.

И вдругъ послъдняя строфа все убиваетъ. Гаснетъ музыка, меркнетъ солнце. Неясное и неумное разсуждение въ вопросительной формъ.

Много въ книгъ народническихъ стихотвореній и даже гражданской скорби. Все это какъ-то не кажется искреннимъ. "Пъсельники", "дъвки", "мъщанки" у Блока довольно салоннаго производства. Муза его—не мъщанка, а дама въ черной маскъ "съ усталымъ шлейфомъ", у которой

... въ мягкихъ складкахъ женской шали Ивѣла ночная тишина.

Искреннимъ кажется намъ-народничество Сергъ́я Городецкаго. Въ его книгъ есть очень талантливая сказка "Касьянъ", напоминающая лучшія страницы "Яри". Много прекрасныхъ мъстъ и въ другой сказкъ "Лія". Лія — славянская дріада. Здъсь Городецкій въ своей стихіи. Онъ пьянъ лъсными запахами; вся сказка зеленъетъ. Иные стихи поражаютъ свъжестью и сочностью, напр.:

Ротъ запачканъ нъжно-алый синевой черники спълой, Шла-вчера еще ребенокъ-нынъ дъвушка, услада зеленъющихъ лъсовъ. И потомъ:

> Ты—живое тъло льса, ты сама зеленый льсъ. Я хочу твоихъ дремучихъ неиспытанныхъ чудесъ.

Когда поэтъ очнулся отъ своего видънія, то:

Птицы съ пъснями и крикомъ въ яркой зелени метались, И вверку-теперь я видълъ-небеса такъ улыбались, Будто ясной синевою надо мной сквозь лъсъ смъялись. Я лежаль на мху измятомь и лиловой пеленой Верескь съ запахомъ медовымь стлался, впитывая зной.

Но-увы! -- роковой недостатокъ всей школы Вяч. Иванова и Блока мвшаетъ этому свъжему таланту оформиться до настоящей повзіи. Въ лучшемъ случав стихъ Городецкаго -- только прекрасный сырой матеріалъ искусства. Пишетъ онъ чуть ли не больше Бальмонта. Изъ-за одного красиваго слова сочиняетъ цълое стихотвореніе, набивая его банальными, ничего не значущими выраженіями.

Особенно безпомощны попытки Городецкаго на философствованіе. Философская поэма "Стихи о святой любви" не содержить ни одного мало-мальски живого стиха, ни одной ясной мысли. Городецкій хочеть быть въ этой поэмъ простымь и наивнымь:

Святая славится любовь Простымъ сплетеньемъ робкихъ словъ.

Но какъ разъ простоты и не находимъ мы въ поэмъ. Можно ли сказать не проще, изломаннъе и фальшивъе, чъмъ:

Объятья рвутся. Мигъ растетъ. Сверкаетъ тѣло. Все—одно. Все—глубь, достигнутое дно. Весь міръ—живое существо, Двояко цѣлое. И въ нихъ Оно истратилось двоихъ. Тамъ родилось еще родство: Отнынѣ мужа и жены Тѣлами души зажжены.

"Что, если это-проза? Да и дурная..."

Сергъй Соловьевъ.

Универсальная библіотека. Вып. 1—100. К-во "Польза" В. Антикъ и К°. Москва. Цёна каждаго выпуска 10 к.

Главнымъ, безусловнымъ достоинствомъ Универсальной библіотеки является ен и стинно-демократическій характеръ.

"Какъ, вы защищаете демократизацію въ искусствъ? Значить, вы забыли вами же самими провозглашенные и тысячи разъ страстно повторенные лозунги крайняго эстетическаго индивидуализма?"

Ничего подобнаго! Мы ничего не забыли, мы не желаемъ и не можемъ ни на шагъ отступить отъ того идеала, согласно требованіямъ котораго "искусство выше жизни", выше всякихъ общественныхъ ислучайныхъ, временныхъ условій. Но даже, продолжая раздѣлять самыя крайнія формулы эстетизма, послѣдовательно доходящія до культа внѣшней формы, самой матеріальной оболочки искусства, до фетишистическаго поклоненія книгѣ, до утонченнаго обожанія всего, что такъ или иначе связано съ воплощеніемъ художественной идеи, до глубокаго и аристократическаго идолопоклонства Доріана Грея и Дез'Эссента, мы все таки не можемъ удержаться отъ сочувствія (ибо никогда и ни въ чемъ сочувствіе не вступаетъ въ коллизію съ чувствомъ обожанія) при видѣ скромной попытки сдѣлать общедоступной форму данной идеи, не измѣняя самаго направленія идеи.

Въ эпоху ложно-демократической вульгаризаціи идей, сущность которой заключается въ приспособленіи ихъ содержанія и эстетической формы къ среднему уровню обывателя-читателя, попытка демократизировать лишь форму книги, оставляя ея содержаніе неизмѣннымъ и свободнымъ отъ всякой тенденціи выбора, является чуть не единичной и во всякомъ случаъ безусловно отрадной попыткой. Ея цѣнность еще болѣе увеличивается условіями момента ея возникновенія.

Въ то время, когда каждая газета претендуетъ на "модернизмъ"; когда каждый день, какъ грибы-поганки послъ дождя, выростають и мгновенно гніютъ самозванные пророки, съ дътской и потому понятной толпъ развязностью "низвергающіе" то, чему сами в чера еще 94 ВѣСЫ N 10

поклонялись; когда, не дочитавъ до конца "Заратустру", уже кричатъ о преодолъніи индивидуализма, о гибели с и м в о л и з м а,—полезно, даже необходимо самое широкое ознакомленіе читателя съ тъмъ основнымъ матеріаломъ, изъ обсужденія коего исходятъ всъ современныя литературныя группы и школы. Другое требованіе и условіе всякой истинной демократизаціи — ея выдержанность до конца; иначе изъ народной и всеобщей она рискуетъ сдълаться мелко-буржуазной, словомъ, мъщанской.

"Универсальная библіотека" удовлетворяють этимъ обоимъ, существеннымъ условіямъ: выборъ ся почти всегда серьезенъ и удаченъ, почти вовсе лишенъ тенденціозности, доступность ся изданій внъ сравненія, доходя до 10 коп. за каждый отдъльный выпускъ, заключающій въ себъ почти всегда какое-либо цъльное, безспорное по своей цънности художественное произведеніе.

Работая всего около года, "Универсальная библіотека" успѣла выпустить уже около 100 отдѣльныхъ выпусковъ, среди которыхъ самое видное мѣсто занимаютъ имена Ибсена, Метэрлинка, Уайльда, Верхарна, Гауптмана, Шницлера, Гофмансталя, Гамсуна, Стриндберга и другихъ.

Эти имена говорять очень много. Почти каждый изъ нихъ—лозунгъ нашей эпохи, эпиграфъ нашей души. Если широкая масса среднихъ читателей уже разслышала шумъ битвы за эти имена,—ея жажда уже разбужена; если ей не дадутъ возможности непосредственно бесъдовать съ тъми, съ именами которыхъ она привыкла соединять названіе "учитель", "пророкъ",—она насытитъ свой голодъ суррогатами и усилитъ и безъ того небывалую идейную путаницу современной одновременно и индивидуалистической и демократической эпохи. Лайте же толиъ истинныя цънности; если она сама обойдетъ ихъ, только тогда вы будете правы въ своемъ презръвіи. А чъмъ до сихъ поръ кормили и кормятъ средняя гочитателя? Въ большую заслугу "Универсальной библіотеки" мы ставимъ и то, что она начала съ изданія только переводныхъ произведеній, съ перловъ иностранной литературы, слъдуя естественному пути преемства художественныхъ идей.

Мы хотили бы отмитить никоторые существенные недочеты вы выбори авторовы и самыхы сюжетовы "Универсальной библіотекой".

Ен выборъ не лишенъ значительной пестроты, а подчасъ и случайности. Если не направленіе, то величина автора является достаточнымъ критеріемъ въ данномъ случать. Между тъмъ, въ изданіяхъ "Пользы" среди первоклассныхъ именъ мы находимъ именъ, третьестепенныя: М. Дрейера, М. Бетхера, де Амичиса, де Кюреля, Фрапана, Анценгрубера и др. Нельзя признать удачнымъ выборомъ "Фарисеевъ" Б. Шоу, нъкоторыхъ вещей д'Аннунціо, "Бездны" Тет-

майера. Говоря съ еще болъе широкой точки зрънія и принимая во вниманіе, что программа "Универсальной библіотеки" лишена всякой тенденціозности, невольно хочется пожелать, чтобы впредь ея выборъ не ограничивался рамками современности, а смъло направлялся бы на всякое истинно-художественное твореніе, не боясь условій мъста и времени, не забывая глубокаго афоризма О. Уайльда, что всъ великія художественныя произведенія — современны въ отношеніи другь къ другу, Хотълось бы въ слъдующихъ выпускахъ увидать имена и Гете, и Данте, и Байрона, и Мицкевича и многихъ, очень многихъ другихъ, имъющихъ большее право на вниманіе, чъмъ Жеромскій, Тетмайеръ, Ожешко или такая скучная писательница, какъ К. Фибихъ.

Что касается самаго перевода, то за краткій срокъ своего существованія "Универсальной библіотекъ" удалось привлечь къ сотрудничеству почти всъхъ лучшихъ переводчиковъ, что, однако, не застраховало молодое издательство отъ цалаго ряда ошибокъ.

Лучшіе переводы принадлежать, на нашь взглядь, Г. Рачинскому, Ю. Балтрушайтису, С. Полякову, Н. Соболевскому, А. Чеботаревской и М. Ликіардопуло. Значительно хуже переводы Пичеты, бр. Тепловыхъ, Василевскаго и нъкоторыхъ другихъ; хуже другихъ переводы Бронштейна и особенно плохъ переводъ "Эринній" О. Чюминой, вообще сравнительно-удовлетворительной переводчицы.

Нельзя не пожелать также, чтобы снабжение переводовъ вступительными замътками и выводными комментаріями практиковалось возможно шире.

Въ общемъ мы привътствуемъ молодое дъло, уже успъвшее пустить глубокіе корни за такой небольшой срокъ; мы надъемся также, что въ будущемъ программа издательства включитъ и стихотворныя произведенія. Небольшіе, дешевые, общедоступные сборнички лучшихъ лирическихъ стихотвореній всъхъ великихъ поэтовъ безъ различія направленія—только усилили и углубили бы педагогическое значеніе "Универсальной библіотеки" для средняго читатателя.

**Левъ Шестовъ**. Начала и концы. Сборникъ статей. С.-Петербургъ. 1908 года. Цъна 1 рубль.

На всёхъ произведеніяхъ этого мыслителя лежить печать глубокой вдумчивости. Не сразу проникаєть онъ въ наше сознаніє: это потому, что слишкомъ легко мы стремимся подвести оригинальное творчество мысли подъ общензвъстный трафаретъ; оригинальное творчество всегда имъетъ свою твнь; эта твнь — подобіе высказываемыхъ мыслей, когда подгоняемъ мы ихъ подъ общепонятный лозунгъ. Есть и у Шестова свой двойникъ: скептициямъ. Многіе изъ насъ недостаточно оцвнили Шестова по первымъ его книгамъ: передъ нами явилась сперва твнь Шестова (скептициямъ): а потомъ самъ Шестовъ. Твнь его сидъла въ редакціяхъ; съ ней имъли дъло его популяризаторы и критики; самъ Шестовъ одинокимъ странникомъ путешествовалъ по нивамъ русской мысли Повторилась исторія объ одномъ странникъ и его твни твнь выдавала себя за странника; странникъ ускользаль, какъ твнь.

Еще въ раннихъ книгахъ этого замъчательнаго мыслителя цънили мы блестящія страницы (анализъ Милля, разборъ трагедіи, разборъ "подполья" у Достоевскаго); но, опредъляя общій "habitus" его возаръній на жгучія для насъ темы, мы опредълин этотъ "habitus", какъ скептицизмъ: задачи, выдвинутыя символизмомъ, новымъ религіознымъ сознаніемъ казались намъ и болъе глубокими, и болъе сложными; съ другой стороны, скептицизмъ и адогматизмъ, какъ міропониманія, вовсе не выдерживаютъ критики съ точки зрънія догматовъ критической философіи, пока адогматизмъ понимаемъ мы такъ, какъ понимали его почти всъ адогматики.

Но адогматизмъ Шестова особаго рода.

Въ послъдней книгъ, гдъ собраны его статьи, въ достаточной степени даетъ онъ понять, что его адогматизмъ не имъетъ ничего общаго съ банальными формами адогматизма и скептицизма. Въ статьъ о Чеховъ ("Творчество изъ ничего"), въ статьяхъ

"Похвала Глупости" и "Предпослѣднія Слова" ярко и кратко вноситъ онъ поправки къ своему поверхностно понятому адогматизму,—и передъ нами огненное лицо самого Шестова, озаренное какъ бы вспышками молній его правды, его догмата: появляется странникъ, расплющивая свою тънь на стънъ.

Шестовъ утверждаетъ свободу творчества: все — сфера творчества: философія, логика, искусство, религія; правъ тотъ, кто творитъ, и творя, побъждаетъ; истина, какъ общеобязательное сужпеніе.—никому не нужна, ибо и у ней есть предпосылки. Вотъ основной лейть-мотивъ его книги. Но онъ вовсе не высказываетъ своего погмата; онъ все боится того, что высказывание свяжетъ его съ необходимостью предъявить намъ суждение и потомъ защищать сужненіе посредствомъ общеобязательной предпосылки; а въ общеобязательность предпосылокъ разума онъ не можетъ върить, будучи человъкомъ, убъжденнымъ въ религіозную реальность переживаемаго творчества. Върить-не върить, а доказать гносеологически безплолность гносеологіи—не хочеть, не можеть. Върнъе всего, что его въра въ творчество не можетъ позволить ему пользоваться нормами познанія. Почему же онъ говорить съ нами формой сужденій? Въдь елинственный способъ его обращения къ намъ не доказательство: не можеть онь что-либо доказать. Онь можеть показать себя, но для этого надо быть пророкомъ, художникомъ: не можетъ или не хочеть онь быть-ни темь, ни другимь. Ему остается опровергать всвхъ: и форма его опровержений (тънь Шестова)-скептицизмъ.

Мы тоже исповъдуемъ приматъ творчества надъ познаніемъ; но мы выносимъ творчество изъ области теоріи творчества; теорія. творчества для насъ вовсе не догматъ, а пріемъ доказательствъ свободы творчества отъ противнаго; въ терминахъ любого метода подбираемся мы къ предвлу любого метода; говоримъ: "здъсь ствна"; "+" любого метода сводимъ на "-"; системой минусовъ огораживаемся отъ условныхъ плюсовъ; система минусовъ и есть теорія знанія; предопред вляя эту послівднюю творчествомь, мы присоединяемъ къ первому минусу минусъ второй: "-" на "-" = +. Вотъ какъ доказываемъ мы условность познанія въ условіяхъ познанія. Если Шестовъ упрекаетъ насъ въ теоретизированіи (т. е. въ догматизм'в), то развъ не понимаеть онъ, что, поступай мы иначе, мы всв не имвли бы права ничего утверждать; мы должны были бы только творить. Быть можеть, онъ и правъ; но до техъ поръ, пока не возьметь перо въ руки; разъ взяль перо и пишеть статью, то обязанъ надъть маску догматизма. "Минусъ на минусъ = плюсъ: въдь этотъ плюсъ -- поступатъ". Да, но пусть обратится онъ къ образамъ Ницше, Ибсена: развъ здъсь не было творчества? Въ предълахъ познанія условно позволяемъ себъ мы строить условные

погматы; но догчаты эти не являются ли намеками на то, что вившнія сферы бытія, гдв всв заснули, пробуждаемъ мы къ внутреннему. Туда вовемъ, туда. А призывъ Шестова долетаетъ по многихъ дишь какъ скептическій догмать, удаляющій самого Шестова въ сторону, противоположную его устремленію. Шестовъ какъ колцунъ изъ "Страшной Мести", вскакиваетъ на своего коня (скептицизмъ), чтобъ умчаться прочь отъ Карпатовъ догматики: Карпаты (догматизмъ)-все ближе и ближе отъ него: онъ уже на Карпатахъ; передъ нимъ — Страшный Мститель, котораго самъ Шестовъ спихнулъ въ пропасть когда то: это - творчество жизни-Быть можеть, летить на Карпаты твиь Шестова (опять этоть странникъ продълалъ съ нами свой фокусъ!), а самъ онъ удалился отъ насъ въ свое творческое молчаніе? Что подъ молчаніемъ? Нипше молчаливо намъ улыбался. По улыбкъ догадывались мы о Ницше практикъ (о томъ факиръ, про котораго самъ Шестовъ выражается. будто этотъ факиръ гналъ въ сторону отъ истины: мы называемъ такой способъ двиствія подчиненіемъ истины образу цінности: что образъ ценности у факира есть, - въ этомъ, надеюсь, и Шестовъ не усомнится). Итакъ Ницше изъ молчанія намъ подаваль знавъ творческимъ жестомъ: Шестовъ окаменълъ передъ нами безъ жеста, нальвъ маску скептической суотливости, окаменълъ, а пишетъ кнегу за книгой. Книги его замъчательны-это безспорно. Но все же книги - книги. Слъдовательно, самъ Шестовъ не факиръ. Тогда творчество его подчинено формальнымъ истинамъ логики; логическое же отрицаніе логических путей есть отрицаніе извив: Шестовъ гетерономенъ въ отрицаніи.

Шестовъ, или тънь Шестова?

Все это-въ сторову автора. А вотъ въ сторону публики.

Шестовъ замвчательно предостерегаетъ насъ отъ поверхностныхъ способовъ утвержденія цънности. Становясь отрицателемъ (въ отношеніи къ Мережковскому звучить эта нота), онъ теряетъ свою глубину и силу. Становясь отрицателемъ Канта, онъ попадаетъ въ странное положеніе. "У айльдъ и Ницше, съ одной стороны... нео-кантіанцы... съ другой открыто проповъдуютъ ложъ". (Страница VII). "Даже просто истина ничего не говоритъ уху" замвчаетъ онъ на страницъ 197. Выводъ: Шестову должны говорить нео-кантіанцы, ибо они не говорять объ истинъ. Далъе Шестовъ зоветъ къ освобожденію отъ истины: "Нужно найтн способъ вырваться изъ власти всякаго рода истинъ. Въ эту сторону гнали факиры". Итакъ: нужно быть... нео-кантіанцемъ? "Нътъ", скажетъ Шестовъ, "нужно быть факиромъ". А что если кантіанцы — факиры?.. "Не вижу, чтобы это было такъ" возразитъ мнъ Шестовъ. А вотъ я не вижу,

чтобы Шестовь быль факиромъ: слвдовательно, если бы даже я согласился съ необходимостью лжи, я не могь бы согласиться съ Шестовымъ, подозрввая его въ намвреніи подъ видомъ отрицанія всякаго рода "истинъ", утвердить какую-нибудь изъ нихъ... контрабандой. Но ложь мнв не необходима, и я охотно прислушиваюсь къ молчаливому утвержденію Шестова, что только живое творчество истинно. У меня есть для этого особое словечко (да простить мнв ІПестовъ!), словечко это: "символизмъ". Но ввдь и у Шестова въ свою очередь есть такое же словечко: "адогматизмъ"; и изъ него вырастаеть твнь Шестова (скептицизмъ), мчащаяся къ Карпатамъ догматизма.

На Карпатахъ есть пропасть; въ нее пролетаетъ тънь Шестова. Эта пропасть заключается въ догматъ, будто истина—не истинъ, а не истина—истинъ.

Надъюсь, что самъ Шестовъ благополучно избъгнетъ пропасти.

Андрей Вёлый.

Русская Муза. Художественно-историческая хрестоматія. Составиль П. Я. Переработанное и дополненное изданіе. Спб. 1908. Ц. 1 р. 75 к.

Первое изданіе "Русской Музы" появилось въ 1904 г., и мы, въ свое время ("Въсы", 1904 г. № 5), не могли не указать на отрицательныя стороны этого изданія. Кое-что, казавшееся намъ недостатномъ, теперь исправлено составителемъ. Такъ, г. П. Я. ввелъ въ сборникъ цълый рядъ новыхъ именъ, въ томъ числъ З. Гиппіусъ и В. Сологуба, которымъ не нашлось мъста въ первомъ изданіи, увеличилъ число приводимыхъ стихотвореній у многихъ поэтовъ, напр., у К. Бальмонта и В. Брюсова, смягчилъ нъкоторыя свои характеристики и т. под. Но попрежнему мы не можемъ примириться съ самымъ методомъ, по которому составлена книга.

Г. П. Я. въ предисловіи увъряеть, что его цълью было "дать такъ бы живую исторію нашей лирики", но что, желая согласовать два элемента, историческій и чисто художественный, онъ жертвоваль первымъ въ пользу второго. На дълъ, однако, и исторія и художественность часто приносились г. П. Я. въ жертву третьему: опредъленной общественной тенденціи. Если искать въ "Русской Музъ" исторіи, непростительнымъ будетъ пропускъ такихъ поэтовъ, какъ Подолинскій, Тяплековъ, К. Павлова, а изъ новыхъ гр. Бутурлинъ, В. Величко, С. Сафоновъ, И. Коневской, Андрей Бълый, В. Ивановъ, А. Блокъ. Если же ссылаться на художественность, непонятно будетъ присутствіе въ книгъ стиховъ г. С. Синегуба, Ф. Вольховстаго, А. Ленцевича, В. Фигнеръ,—лицъ весьма достойныхъ вниманія, но поэтовъ весьма слабыхъ, а тъмъ болъе виршей совсъмъ ни-

чёмь не примъчательныхъ гг. Шрейтеровъ, Вяткиныхъ, Райковыхъ, Вербицкихъ. Г. П. Я. не чуждъ чутья поэзіи, умфетъ шънить Тютчева и Фета (хотя не понимаетъ "Вечернихъ огней"), но все же оказывается совершенно беззащитнымъ противъ обаянія тъхъ стиховъ,—какъ бы они въ художественномъ отношеніи ни были плохи,—гдъ въ тысячу первый разъ повторены любезныя ему мысли. (Единственное исключеніе: суровый приговоръ г. П. Я. политическимъ стихамъ К. Бальмонта). Достаточно сказать, что изъ М. Михайлова (поэта не бездарнаго, но далеко не первокласснаго) взято г. П. Я. много больше страницъ, чъмъ изъ Тютчева и Фета! Впрочемъ, въ "Русской Музъ" стихамъ самого г. П. Я. отведено 6½ страницъ, тогда какъ стихамъ К. Бальмонта всего 2½ стр., а Ө. Сологуба н З. Гиппіусъ и того меньше!

Но если тенденціозность и произволь выбора образцовь до нъкоторой степени смягчены тъмъ, что изъ первоклассныхъ поэтовъ (Жуковскій, Пушкинъ, Баратынскій, Лермонтовъ, Тютчевъ, Фетъ, Некрасовъ) все же дано значительное число стихотвореній, и притомъ изъ числа ихъ лучшихъ созданій, то есть въ книгъ другой основной недостатокъ, ръшительно ничъмъ не оправдаемый. Мы говоримъ о тъхъ чудовищныхъ предисловіяхъ, которыя г. П. Я. почель нужнымъ предпосылать стихамъ каждаго поэта. Какихъ поясненій можно ждать отъ хрестоматіи, подобной "Русской Музъ"?-Конечно, чисто фактическихъ. Составитель оказаль бы услугу читателямъ, сообщивъ; имъ годы рожденія и смерти поэта, основныя данныя его біографіи и самыя необходимыя свъдънія по библіографіи его произведеній. Такъ, въ свое время, поняль свою задачу Н. Гербель. Такъ понимають ее всъ составители аналогичныхъ хрестоматій на Западъ. Г. П. Я. не пожелалъ довольствоваться такой скромной ролью. Ему показалось мало, что онъ навязаль свой вкусь читателю самымь выборомъ стихотвореній. Онъ пожелаль все время стоять надъ читателемъ съ указкой, все время наставлять и поучать его. Предисловія г. П. Я. — маленькія критическія статьи, написанныя съ развязной самоувъренностью газетнаго фельетониста и съ тупой пристрастностью рядового своей партіи. Изъ этихъ предисловій читатель можеть узнать, что антологическія стихотворенія Батюшкова н Щербины внушають "отвращеніе", что "со времени Лермонтова русская поэзія положительно (!) не знала такого красиваго, музыкальнаго стиха", какъ у Надсона (помилуй Богъ! а Тютчевъ, Фетъ, Майковъ, Полонскій?), что "первыя декадентскія потуги", "въ видъ теорій эстетическаго идеализма, символизма и пр." это — "сорныя травы, пышно распускавшіяся на огромномъ пустыр в россійской дъйствительности" (ну, а во Франціи и Германіи отчего они то же "распукались"?), что З: Гиппіусь, "смотря по требованію моды (!), отъ культа дьявола

безъ малъйшаго труда (откуда это знаетъ г. П. Н.?) переходила къ воспъванию Бога" и т. д. и т. д. Одна фраза изъ одного изъ предиссловій г.П. Я. можетъ почитаться классической: это наивное изумленіе критика, что во Вл. Соловьевъ "мистикъ-аскетъ удивительнымъ образцомъ сочетался со свободнымъ мыслителемъ". Какъ мало надо понимать слова "мистикъ" и "аскетъ", чтобы написать такую фразу!

Тексть стиховъ, даваемыхъ "Русской Музой", не безукоризненъ и мъстами искаженъ произвольными сокращениями (напр., стр. 48,

55, 88, 198, 202 и мн. др.).

л. Р.

Избранныя произведенія русской поэзіи. Составить Владиміръ Бончъ-Бруевичъ. Изданіе пятое. С.-Петербургъ. 1909. Цёна 2 рубля.

Лира. Сборникъ произведеній русской художественной лирики Собрадъ и составилъ М. Л. Бинштокъ. Спб. 1908. Цёна 1 руб.

Пятымъ изданіемъ выходитъ книга, одинъ фактъ появленія которой свидітельствуетъ о чудовищномъ безвкусіи широкихъ круговъ читателей. Все, что есть въ русской поэзіи тенденціознаго и направленскаго, слабаго, бездарнаго и фальшиваго — все это заботливо подобрано составителемъ, снабжено бланкомъ политической благонадежности и выдано за "избранныя произведенія". Серьезно разбирать эту книгу, конечно, невозможно. Укажемъ лишь, что изъ Пушкина взято всего 12 наименте вначительныхъ (кромт "Пророка") стихотвореній, а изъ г. Якубовича цтлыхъ 25 объемистыхъ стишинъ; что всю книгу пестрятъ никому невтромые Метты, Анчаровы, Микульчики, Фегедины, Шрейтеры, Шерры, Бескины, Гаднеры, Билиты, Леры etc. etc., имъ же нтъ конца — и совершенно от сутствуетъ Фетъ!

Въ сравнени съ пъсенникомъ г. Бруевича книга г. Бинштока производитъ куда болъе отрадное впечативніе. Недаромъ она
и выходитъ за семь лътъ всего вторымъ изданіемъ. Какъ видно
изъ предисловія, художественная цівнность стиховъ заключается для составителя не въ гражданскомъ благородствъ поэта, а
въ неотдівлимости формы отъ содержанія, представляющей оргавическое півлое. Старые поэты, въ большинствъ случаевъ, представлены хорошо. Не совстави удобны только пропуски въ такихъ пьесахъ Пушкина, какъ "Воспоминаніе" и "Осень"; лишними кажутся и
многочисленные переводы Михайлова и Вейнберга. Въ стихотворевіи Валерія Брюсова "У себя" опущено заглавіе и недоконченъ послъдній стихъ, что різако нарушаєть общую гармонію. Непонатдо
также, почему составитель включиль въ свою книгу г-жу Галину и

гг. Башкина, Рукавишникова и Волкенштейна, пропустивъ безъвниманія Вячеслава Иванова, Бълаго и Блока.

Б. с.

Ч. Вътринскій. Герценъ. Вибліотека "Свъточа". Приложеніе: Библіографія произведеній Герцена и литературы о немъ. Спб. 1908.

Г. Вътринскій долго, серьезно и любовно поработаль надъ Герценомъ. Онъ даль первую попытку полной біографіи А. И., его "жизни, мыслей, дъятельности", и этимъ заполнилъ весьма существенный пробъль въ нашей литературъ. Въ этомъ большая заслуга его изящно изданной книги. И все же она оставляеть въ читатель чувство неудовлетворенности. Отъ характеристики такого мыслителя и стилиста, какъ Герценъ, невольно ждешь и требуещь тонкости и глубины анализа, синтеза, стиля. Между тъмъ, анализъ и синтезь г. Вътринскаго поверхностны и шаблонны, стиль вяль в безцвътенъ. Получается слишкомъ быющее въ глаза несоотвътствіе между формой и содержаніемъ; многочисленныя (можеть быть, слишкомъ многочисленныя) цитаты изъ Герцена на съромъ фонъ ръчи г. Вътринскаго выступають, какъ "яркія заплаты на ветхомъ рубищъ. Добросовъстный сводъ печатныхъ данныхъ о Герценъ мало вводить во внутренній процессь развитія одного изъ величайшихъ русскихъ умовъ XIX въка. Откуда у Герцена его молодой "отвлеченный революціонизмъ", почему онъ прошель черезъ стадію мистицизма, какъ и почему сложился раціонализмъ его послъдняго періода? Г. Вътринскій сыплеть цитатами, даеть чисто внъшнія объясненія, ничего по существу не объясняющія, но отъ этого внутренній обликъ Герцена не дълается болъе понятнымъ и близкимъ намъ: онъ мерещися въ какомъ то туманъ.

Будемъ благодарны г. Вътринскому за то, что онъ далъ-добросовъстно составленную внъшнюю канву біографіи Герцена. Но это только первый шагъ къ изученію великаго писателя.

Вл. Каллашъ.

Хрестоматія изъ писаній Льва Толотого. Съиллюстраціями. Составлена группой дітей подъ редакціей П. А. Сергівенко. М. 1908.

Отъ "писаній", "составлена группой дѣтей", "думы и мысли Толстого" и пр. отдаеть въ этой книгъ претенціозностью, которая такъ плохо вяжется съ общимъ духомъ толстовскихъ изреченій и произведеній. Г. Сергъенку удалось получить согласіе на перепечатку отрывковъ изъ "Войны и мира", "Дѣтство и отрочество" и, такимъ образомъ, сдѣлать ихъ достояніемъ школы и широкихъ общественныхъ круговъ, которымъ покупка полнаго собранія сочиненій Толстого была бы не подъ силу. Выборъ въ общемъ удаченъ, ду-

ховный обликъ Льва Николаевича выступаетъ ярко изъ хрестоматіи. Приведены и отрывки изъ его воспоминаній и писемъ. Одинъ изъ нихъ, взятый въ видъ эпиграфа, особенно хорошъ: "Если бы мнъ дали выбрать: населить землю такими святыми, какихъ я только могу вообразить себъ, но только, чтобы не было дътей; или такими людьми, какъ теперь, но съ постоянно прибывающими свъжими отъ Бога людьми,—я бы выбралъ послъднее".

Цъна книги высока: рубль за 396 маленькихъ страницъ перепечатокъ.

Вл. Каллашъ.

## изъ журналовъ.

Отъ времени до времени "Золотое Руно" предпринимаетъ выпады по адресу "Въсовъ". Чаще всего въ этихъ выпадахъ слышны ноты личной уязвленности. Иногда же теоретики "Золотого Руна" обращаются къ философіи. Всякій разъ получаются забавные инцинденты. Вотъ одинъ изъ образчиковъ того, какъ полемизирують съ нами наши, съ позволенія сказать, противники:

"Золотое Руно" пытается снять маску съ "Въсовъ" въ стать в Эмпирика. (О Чистомъ Символизмъ, теургизмъ инигилизмъ. № 5. 1908 года). Подъ эффектной позой г. Эмпирикъ усматриваетъ въ идейномъ "credo" "Въсовъ" готовую формулу "чистый символизмъ", и принимается анализировать эту формулу. "Чистый символизмъ — т. е. символизмъ кастрированный, лишенный полета и вдохновлявшаго его огня, превратившійся въ сознательный рецептъ пля производства символовъ"... Такъ опредъляетъ формулу чистаго символизма г. Эмпирикъ. Судя по ироническимъ замъчаніямъ о нео-кантіанствъ Бълаго, ръчь идетъ о реценвін въ № 4-омъ "Въсовъ" на брошюру Христіансена, гдъ инсинуируемый писатель приглашаеть въ Марбургъ теоретиковъ символизма. Ну, что жъ? Теоретику полезно поучиться логикъ; всякая теорія, какъ-никакъ, а опирается на логику, или по крайней мъръ высказывается членораздъльно. Но какое же отношение все это имфетъ къ

символизму? Символизмъ—творчество; теорія символизма--эстетика, т. е. наука объ изящномъ. Въдь не утверждаетъ же г. Эмпирикъ, будто теорія символизма и есть символизмъ! Мы все-таки въримъ, что г. Эмпирикъ хоть чему-нибудь учился, чтобы не дълать невъжественныхъ ошибокъ. И простительно ли, "кивая" на А. Бълаго, не замътить, что во всъхъ статьяхъ этого послъдняго, подчеркивается пропасть между теоріей и символизмомъ. Въ № 4-омъ "Въсовъ" Бълый пишетъ прямо по адресу гг. Эмпириковъ: "Наконецъ, иные неизбъжно смъшаютъ самое творчество съ теоріей творчества... ("Въсы" № 4, стр. 55).

Но, если въ формуль чистаго символизма г. Эмпирикъ усматриваетъ смъщеніе теоріи и творчества, естественно думать, что самъ г. Эмпирикъ такого смъщенія избъгаетъ. Между тъмъ, въ той же замъткъ, гдъ утверждается явная неправда о "В ъ сахъ", г-нъ Эмпирикъ разражается фразой, будто "каждая позиція въ искуствъ зиждется на извъстномъ моральномъ и религіозно-философскомъ базисъ... ("Золотое Руно" №5 стр. 77). Какъ понимать эту фразу? Разумъетъ ли г. Эмпирикъ подъ позиціей въ искусствъ сумму произведеній искусства или сумму теорій о искусствъ? Г-нъ Эмпирикъ не проводитъ грани между теоріей и творчествомъ.

Но всего изумительные, что вы томы же № "Руна", гды высмынвается формула чистаго символизма, г. Г. Чулковы, теоретикы "Руна", вы статый "Покрывало Изиды" зоветы кы тому же чистому символизму.

"Методъ реалистическаго; символизма — чистая символика", заявляеть онъ. Но есть реальность символа; есть идеализмъ и реализмъ въ отношеніи къ символу. Теоретикъ не можеть отказаться оть формь; а всякая форма - идеалистична; художникъ не можеть отказаться отъ содержанія; содержаніе же реально. Не знаю, на чемъ собирается строить г. Чулковъ ц в льную эстетику, но знаемъ, что само понятіе о цълостности-категоріально; следовательно, и целостная эстетика, какт наука не можеть не быть идеалистичной. Г. Чулковь не желаеть мириться во имя должнаго съ данны мъ; но что же есть долженствованіе, какъ не норма? Теорія не можеть не быть либо апостеріорна (позитивна), либо апріорна (идеалистична, гносеологична); творчество - всегда имъеть реальность. Фраза г. Чулкова: "въ міръ происходить борьба между нормативностью и свободой глубоко безграмотна: нормативна теорія, нормативны императивы морали, а не сама мораль. Въ призывъ къ чистой символикъ, къ цъльной эстетикъ, "Руно" заимствуетъ изъ "Въсовъ" свой идейный багажъ: далъе начинается философское невъжество "Руна", украшаемое грубою бранью по нашему адресу. Она тъмъ смъшнъе, что позиція, которую защищаетъ "Руно" (цъльная эстетика и чистая символика)—лозунги наши. Только цъльную эстетику мы считаемъ теоріей, а чистую символику—практикой.

А вотъ "Руне", смъшивая теорію творчества съ творчествомъ, какъ будто желаетъ теоріи въ практикъ, и практики въ теоріи. Печальное желаніе: такъ получается "мозгологія" — вмъсто твор-

чества, и "синематографъ" вмъсто теоріи.

Эта "мозгологія" и этотъ "синематографъ" преподносятся намъ въ видъ реалистическаго символизма.

Р.S. Кстати. Въ № 7—9 "Руно" приводитъ въ одной статъв два стиха В. Брюсова, и оба невврно. Вмъсто "Кончено! Кончено!" напечатано "Конечно! Конечно! вмъсто "Я знаю"—"Я узнаю". Врядъ ли такія корректурныя небрежности извинительны.

## ИНОСТРАННАЯ ЛИТЕРАТУРА.

БРОДЯГА ВЪ ЛИТЕРАТУРЪ. Письмо изъ Лондона.

W. H. Davies. The autobiography of a Super-tramp. With a preface by Bernard Shaw. A. C. Fifield. 6/ — W. H. Davies. The Soul's Destroyer and other Poems. To be obtained from the author.—W. H. Davies. New Poems. Elkin Mathews. 1/—

Въ то время, когда большинство людей охотно признаеть, что автобіографія—наиболье привлекательная форма разсказа, не лишено будеть любопытства отмътить, что хорошія автобіографіи писали только отщепенцы общества, люди, которые могуть разсказать самыя невъроятныя исторіи. Венвенуто Челлини, этоть великольпный разбойникь эпохи Возрожденія,— такой же скиталець, какъ и множество художниковь; Руссо — эмигранть и нищій; Казанова — европейскій авантюристь. Воть три наиболье яркихь примъра. Къ этому списку прибавимъ теперь автобіографію бродяги. Въ наши дни художникь сталь осъдлымь, актеры получають графскіе титулы, а Вогемія стала столь же респектабельной, какъ и лучшіе кварталы въ Лондонъ. Только одинь классь людей сохраняеть высокое безуміе отщепенца; не художникь, а бродяга—бунтовщикъ современности.

Если мы примемъ во вниманіе огромное давленіе, производимое современнымъ обществомъ на личность, или вспомнимъ, какъ стоитъ часовой голода у каждаго выхода изъ рядовъ тружениковъ, обреченныхъ работать до конца жизни ради жалованія, насладиться которымь имъ никогда не будетъ времени, мы согласимся, что человъкъ, возносящійся надъ этимъ давленіемъ, есть явленіе притягательнаго и исключительнаго интереса. Онъ отвергаетъ всъ доктрины, выработанныя людьми, онъ смъется надъ всъми угрозами, предупреждающими о печальныхъ послъдствіяхъ, которыя явятся слъдствіемъ непослушанія, онъ живетъ своей собственной жизнью—и, несмотря на все презръніе къ нему общества, мы не можемъ отрицать въ немъ доли героическаго.

Правда, бродяга уже появлялся и раньше въ англійской литературъ "Лавенгро" и "Романи Раи"—автобіографическіе портреты Джорджа Борроу. Но хотя Борроу странствовалъ по Англіи и Уэльсу въ обществъ англійскихъ цыганъ, никто не обладалъ больше. чъмъ онъ, сильнъишимъ тиготъніемъ къ "респектабельности"; онъ всегда быль скорве наблюдателемь жизни цыгань, чвмъ членомь ихъ табора. Мы также не должны забывать, что странствованія Борроу по Испаніи явились всецівло результатом вего положенія, какт миссіонера, командированнаго туда нъкоторыми религіозными обществами. Съ Девисомъ дъло обстоитъ не такъ: онъ взбунтовался въ ини юности. Литература и искусство привлекали его съ раннихъ лътъ, но отдаться имъ помъщали обстоятельства. Онъ повхаль Америку въ поискахъ за счастіемъ и вмъсто него наткнулся на рядъ приключеній. Онъ обощель пішкомъ почти весь Новый Світь, нъсколько разъ переъзжалъ черезъ океанъ на пароходъ для скота, ватъмъ вернулся въ Англію, исходилъ пъшкомъ южныя и среднія графства, все больше и больше тяготвя къ столицв, и, наконецъ, побился возможности издать свои стихи и сдълаться литераторомъ только-что вышедшимъ изданіемъ своей автобіографіи, предисловіе къ которой написалъ Бернардъ Шоу.

Это была дъйствительно мятежная жизнь, и, если миъ могутъ вовразить, что конечной цълью стремленій Дэвиса всегда быль уютный деревенскій коттэджь и свободное время, чтобы читать и писать книги, то это лишь доказываеть доведенную до конца мятежность натуры. Міръ книгъ и литературы—самый праздный изъ всъхъ міровъ—какъ гдъ-то говоритъ намъ В. Шоу—ибо тотъ, кто входитъ въ библіотеку, неизбъжно поворачиваетъ спину міру. Большая дорога и книжная полка—единственные пути избавиться отъ одной и той же необходимости, и человъкъ, испробоваещи оба,—самый неисправимый отщепенецъ.

Дви бродяжничества Дэвиса не были романтичными: жизнь ради куска хлѣба никогда не бываетъ таковой; но они были и бываютъ крайне интересными. Автобіографія Дэвиса, подобно роману Бальзака, огромный ломоть жизни, отрѣзанный и вставленный для насъ въ переплетъ книги; это—жизнь, а не литература; истинный, точный реализмъ, въ которомъ литература совершенно скрыта. Жизнь и въ наши дни, какъ и въ былые, все такъ же полна приключеній для того, кто самъ захочетъ искать въ ней своего счастья; въ наши дни вполнѣ возможно прожить цѣлое лѣто безъ копейки денегъ въ карманѣ и на нѣсколько рублей въ недѣлю зимой, а развѣ времена романтизма давали когда-либо больше?

Венвенуто Челлини писалъ на языкъ улицъ Флоренціи и, слъдовательно, владълъ живымъ картиннымъ стилемъ, стилемъ, сдълав-

шимся всеобщимъ, разговорнымъ. Дэвисъ пишетъ крайне просто. истиннымъ разговорнымъ языкомъ, не прибъгая къ тому "арго", который въ гостиныхъ приписываютъ бродягамъ. Ни одна повъсть не передавалась до сихъ поръ такъ просто и ни одна не была до сихъ поръ менъе подражательна. Дэвисъ сумълъ достичь того, въ чемъ большинство изъ насъ терпитъ крушеніе: онъ пріобрълъ опытность врълости, не утративъ воображенія ребенка. Обладать здравымъ смысломъ, умъть находить дорогу въ жизни и въ то-же время сохранить свои сны не разбитыми, свое воображение не притупленнымъ. это значить-быть поэтомъ, обладающимъ одновременно и фантазіей. и умомъ. Оба эти качества имъются какъ въ его прозъ, такъ и въ его стихахъ; но было бы ошибочно предполагать, что Дэвисъ совстмъ не читалъ книгъ и что творчество его-божественная случайность. Немыслимо умъть хорошо писать, не начитавшись хорошо. Безплатныя публичныя библіотеки поглощали свободныя минуты Девиса. Страсть къ литературъ и борьба за существование были двумя главнъйшими факторами въ его жизни; иногда надъ нимъ бралъ верхъ первый, иногда второй.

Дэвисъ изучиль, главнымь образомь, поэтовь; по крайней мірь. ихъ имена цитируетъ онъ чаще всего: Шелли, Байрона, Уодсуор " Китса. Если проза его обладаетъ главнымъ достоинствомъ провыясностью, то что сказать о его стихахь? Онъ не проповъдуеть какого-нибудь credo, у него нътъ опредъленной философіи, вколоченной въ собраніе пословиць, или растянутой въ длинную поэму. Иногда онъ пишетъ прекрасныя лирическія пьески, изъ которыхъ лучшимъ образцомъ является обращение "Къ буквицъ" въ его "New Peoems". Но онъ поеть и о другомъ, онъ пишеть о своихъ товарищахъ по ночлежнымъ домамъ, съ ихъ странными прозвищами-ибо бродяги. какъ дъти, имъютъ время исправлять жизнь и придумывать имена болье выразительныя, чымь ты случайные ярлыки, которые даются намъ при крещеніи-и онъ раскрываеть намъ эти странные уголки жизни. Онъ идетъ къ жизни и не затрудняетъ ее вопросами: она приходить къ нему сама и онъ описываеть то, что видить и чувствуеть. Онъ пріемлетъ вещи такими, какими онъ есть, и довольствуется радостью и страданіемъ жить:

> Let others praise thy parts, sweet Nafure, Who cannot know the barley from the oats, Nor call the bird by note, nor name a star, Claim thy heart's fulness the face of things.

Въ каждой маленькой случайности для Дэвиса есть всегда нѣчто значительное, и онъ смѣло записываетъ все подслушанное, иногда въ совершенно невѣроятномъ видѣ, но всегда совершенно просто:

The motor car goes humming down the road Like some huge bee that warns us from its way.

Эта готовность къ пріятію всего далеко не обычна въ наши дни, по крайней мъръ, среди интеллигенціи. Насъ многое озадачиваетъ и смущаетъ. Дэвисъ всегда готовъ принять всякое готовое явленіе, которое ему подноситъ природа, но онъ терпъливъ и позволяетъ ей говорить на ея собственномъ языкъ въ наиболье удобное для нея

время.

ŀ

Опнако, если онъ просто доволенъ возможностью жить, то чёмъ объяснить тъ серьезныя ноты, что по временамъ звучатъ въ его стихахъ? Мнъ кажется, что эти раздумья, полупечальные, полусерьезные, которые вспоминаеть, лишь отложивъ въ сторону книгу его стиховъ, не будучи въ состояніи точно указать строфу, въ которой они встрвчаются, -- это моменты, когда воображение, а не разумъ. запаетъ вопросъ. Мысль Дэвиса работаетъ странно; когда онъ думаеть, ею управляеть его воображение. Въ Дэвист есть нъкоторая неожипанность и непосредственность, которыя сами по себъ очаровательны, какъ очарователенъ ребенокъ, удостанвающій насъ своимъ повъвії бъ. Но всв эти чисто дівтскія качества затянуты дымкой запумчивости, и какъ они не похожи на тотъ духърадости, на ту чистую любовь къ жизни, которую мы находимъ въ "Пъсняхъ Невинности" у Вилліама Блэка, въ его пъсняхъ о рав, о томъ отрицательномъ состояніи, ни добромъ, ни зломъ, въ которомъ пребывалъ Адамъ по гофхопаленія!

Наконецъ, развъстихи Дэвиса не таковы, какихъ мы могли ожидать отъ человъка, стоявшаго очень близко къ природъ и элементарнымъ потребностямъ жизни?

Osbert Burdett.

Gabriel Volland. Le Parc enchanté. Poèmes Mercure de France.—C. M. Savarit. Comme la Sulamite. Poème Edition de la revue "l'Europe politique".— Gabriel Mourey. Le Miroir. Poèmes Mercure de France.

Книгъ Габріэля Воллана досталась въ этомъ году премія въ три тысячи франковъ, которую Министерство Внутреннихъ Дълъ и Изящныхъ Искусствъ присуждаетъ каждые два года за "Поэзію", довъряясь просвъщенности литературнаго комитета, по составу весьма страннаго, что, впрочемъ, объясняется эклектизмомъ. Эклектизмъ теперь очень въ модъ!

Впрочемъ, всъхъ, какъ кажется, объединяетъ въ этотъ комитеть одно общее стремленіе: увънчать своей мудростью таланть честной посредственности Задача не изъ легкихъ. Не потому, что трудно найти такого рода талантъ, а потому, что онъ слишкомъ расплодился въ наши дни. Такой таланть, не заботящійся ни о своей личности, ни о мысли, ни объ искусствъ, очень свойствененъ большинству современных в поэтовъ, и тъ, что имъ обладаютъ не въ достаточной мъръ, всегда стараются овладъть имъ вполнъ. О! такимъ образомъ можно над вяться получить одну изъ безчисленныхъ премій, -- награда, достойная высоких в стремленій! Можно будеть увидать свой портреть въ какомъ-нибудь журналь, гдъ литература, моды и спортъ уживаются рядкомъ, въ журналѣ типа "Femina" и "Je sais tout". И кто знаетъ! вчерашній лауреатъ, увънчанный господами Доршэнъ, Фага и Мендесомъ, быть можетъ удостоится даже чести видъть ежемъсячно одно свое стихотвореніе напечатаннымъ на четвертой или изтой страниць "Journal", между двумя разсказами о похожденіяхь апашей.

Я получиль "Le Parc enchanté" Воллана, лично мнъ совершенно неизвъстнаго, еще до оффиціальнаго увънчанія кииги. Я прочиталь ее и ничто въ ней не побуждало меня говорить о ней. Но такъ какъ изъ трехъ или четырехъ поэтовъ, обивавшихъ пороги членовъ жюри, этотъ оказался избраннымъ, подобаетъ все-таки сказать нъсколько словъ о его книгъ.

Это большею частью--короткіе стихотворенія и сонеты, сгруппированные подъ разными общими заглавіями, причемъ совершенно непонятно, почему такіе-то стихи отнесены къ одному отдълу, а не къ другому. Но въдь такимъ раздъленіемъ на отдълы можно заставить повърить, что поэтъ думалъ и о цъльности своей книги. Часто случается, что въ книгъ поэта новаго поколънія звучить эхо его предшественниковъ: но въ книгъ г. Воллана эхо крайне монотонно, авторъ ея былъ мало любознателенъ; онъ мнъ кажется прекраснымъ представителемъ того нео-романтизма, который Э. Фага и его присные стараются пробудить къ жизни, на славу истиннофранцузской поэзіи. Ибо, по мнънію этихъ господъ, двойное движеніе, съ одной стороны символизма, съ другой — научной поэзіи. не приносить Франціи славы. Разумъется!

Говоря прямо, Волланъ въ своемъ "Зачарованномъ Паркъ" просто перепъваетъ темы романтиковъ и парнассцевъ. Что же касается какой-нибудь философской идеи, сосредоточенной, котя бы смутно. въ поэтическомъ "я" автора, мы ея не нашли. Или же, какъ сущность міросозерцанія автора, надо принять следующую строфу, лишь наивная убогость которой поразительна:

Mon coeur connait le fond de la souffranel humaine! Si je sais des baisers, je connais les sanglots Et ces pleurs douloureux qui brûlent les veux clos. Mais je sais que la vie est éphémère et vaine!

Изъ приведенныхъ стиховъ ясно, какова ихъ техника; всякій человъкъ, обладающій элементарными литературными познаніями, можеть въ часъ досуга написать такіе же, или еще лучше.

Ш. М. Савари воспъваетъ Женщину, Невъсту, воспъваетъ Суламиеь "Пъсни Пъсней". Раньше я зналъ двъ другія книги Савари: человъка философскаго и научнаго склада ума, два очень интересныхъ трактата: "Философію Воспитанія" и "Философію Права" (третій "Философія Наукъ" готовится). Я зналь также нъсколько его стихотвореній, въ которыхъ преобладала мысль, но въ которыхъ не было достаточно чувства и умънія. Поэтому я быль крайне обрадовань, найдя въ этомъ маленькомъ томъ въ 60 страницъ, въ этой первой поэмъ изъ серіи, которая будеть появляться каждые три мъсяца, то, чего, казалось мив, недоставало въ творчествъ этого поэта, нъжное, но напряженное чувство, выраженное въ болъе обработанной, въ болъе гибкой формъ, чъмъ до сихъ поръ. Но, какъ и прежде, серьезная мысль проникаеть у г. Савари чувственное воспріятіе вещей, создавая торжественную пъснь, молитвенно признающую пантеистическую энергію любви:

C'est l'amour, mon enfant, l'amour cruel et fort, Qui mêle les parfums de la vie et la mort, Le grand tourbillon qui traîne les mondes Dans une multiple et mystique ronde...

Опьяненный образами, видівніями безплотных ласкъ, окруженный цвітами, ароматами, світомь и звіздами, подходить поэть вы страстной непорочности къ Невісті съ опечаленнымь сердцемь. И я не знаю въ современной поэзіи боліве прекрасной и ніжной пісни къ Невісті. (А, между тімь, чуть не въ любой книгії стиховь есть непремінно стихи къ Невісті, большею частью оказывающіеся растянутой риторикой, иногда не очень умной). Но хотя въ поэмії Савари слова любви столь пряны, словно они, чтобы достичь Любимой, прошли черезь восточные сады, все же поэть умінть подняться надъ личнымь чувствомь до высоты общечеловіческих раздумій. И онь говорить:

La douleur d'enfanter est douce aux coeurs pieux: Le Rêve du futur chante au plus haut du cieux!.. La vie est le jardin splendide où tu t'acheves, Fleur transparante, Intelligence radieuse!.. La grandeur de souffrir est saintement joyeuse A l'âme de désirs, que sa puissance élève...

Цъломудренно обнявшись среди полупрозрачной ночи, влюбленные мечтають о всемь человъчествъ, о всъхъ живыхъ людяхъ, ожидающихъ на городскихъ площадяхъ слова, которыя они должны познать:

Et nos yeux étonnés ont des pleurs, Comme s'ils ne pouvaient contenir nos tendresses Et les devaient repandre ainsi qu'un ciel, que presse La plainte des moissons, des vignes et des pleurs!

Страницы, заканчивающія такимъ образомъ книгу, придають какое-то особое величіе всей книгъ и дълаютъ ее въ широкомъ смыслъ слова всечеловъческимъ гимномъ.

Я охарактеризоваль бы прекрасно книгу въ двадцать стихотвореній Габріаля Мурея "Le Miroir", приведя слъдующіе стихи изъодного изъ его "Пейзажей":

Rien d'excessif ici ni de heurté: Des jeux de lignes et de nuances Créant une sorte de beauté Toute en grâce et douceur, exquise... Дъйствительно, очень характерно, что поэтъ употребляетъ крайне упрощенный синтаксисъ, синтаксисъ обыденнаго разговора, можно сказать, прозаической ръчи. Но мы этого не скажемъ, такъ какъ въ бъглыхъ фразахъ г. Мурея есть такая музыкальность ритма, что стихи его становятся на устахъ нашихъ звучной мелодіей.

Книга посвящена Эмилю Верхарну. Насъ это совсъмъ не удивило, такъ какъ очевидно, что Габріэль Мурей чувствуетъ въ себъ отблески видъній и переживаній великаго фламандскаго поэта. Не Верхарна "Forces tumulteuses", а поэта-пъвца маленькихъ забытыхъ жизней подъ дырявыми крышами убогихъ хижинъ, пъвца легендъ очень неясныхъ и очень сладостныхъ, пъвца ясныхъ часовъ, окрашенныхъ печалью. Но ясновидънія Верхарна мы не находимъ въ стихахъ "Зеркала". Если нъкоторые изъ нихъ напоминаютъ намъ творчество Верхарна, какъ: "Старыя крыши", "Окна", "Сидълки", то только тъмъ же обостреннымъ чувствомъ какого-то фатализма, только тъмъ же впечатлъніемъ одиночества, да еще, пожалуй, употребленіемъ тъхъ же образовъ для изображенія вещей:

Il est des fenêtres qui pleurent,
Solitaires dans la nudité des murs morts,
Est-ce de regrets ou de remords,
Ou pleurent-elles sans savoir pourquoi,
Comme les enfants pleurent?..

Я не люблю эти антропоморфическіе образы. А, напримъръ, въ "Смерти Розы", я совсъмъ не могу принять опредъленій, извращающихъ и смыслъ, и чувство. Поэтъ обращается къ розъ, умирающей въ оранжереъ:

En vain je cherche où fut ta bouche de lumiere Pour y poser mes lèvres une fois encore, Où les pétales adorés de tes paupières, Pour les clore Sur le dernier regard odorant de tes yeux!...

Здёсь нёжность превратилась въ жеманство, и есть какая то аффектація, слишкомъ напоминающая Фр. Жамса.

Но у Мурен есть яркая индивидуальность, которая заключается, какь въ сверкающей роскоши красокъ, такъ и въ особаго рода пантензмъ, которымъ исполнены всъ его стихи. Проникая глубины Природы, поэтъ какъ будто стремится самъ разлиться по ея клъткамъвсъми своими чувственными и радостными молекулами. Я понялъ и почувствовалъ это, и поэтъ вахватилъ меня своимъ опьяненіемъ, еще до того, какъ я натолкнулся при чтеніи книги на послъднее стихотвореніе "Зеркало" (по которому и названа вся книга), въ которомъ есть такія строки:

Et plus tu t'abondonnes, plus tu te disperses,
Plus tu parviens à te faire innombrable,
Insecte, tleur, rayon, goutte d'eau, grain de sable,
Poudre d'atome emportée à travers
Le courant d'énergie invisible et diverse
Du prodigieux univers,
Mieux tu prendras possession et conscience
De toi-même, et de ce qu'on nomme ton destin...
La Vie est toute à tous; la Mort, c'èst d'être seul...

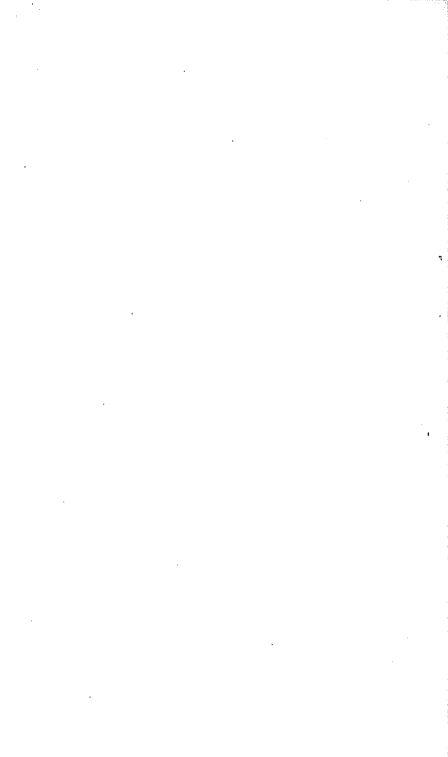
Габріаль Мурей — колористь, только не въ томъ смыслъ, какъ Верхарнъ; онъ художникъ нѣжныхъ тоновъ и переходовъ этихъ тоновъ въ тончайшіе оттѣнки. Рисунокъ г. Мурея отличается тонкой рѣзьбой и ритмъ его изысканъ, но слѣдуетъ прибавить нѣсколько словъ о природѣ этой ритмики. Г. Мурей употребляетъ "свободный стихъ", въ манерѣ Г. Кана и Вьеле-Гриффина: но изъ того, что мы сказали о его колористическомъ чутъъ, ясно, что онъ — поэтъ зрительныхъ образовъ, и задача его стиха—рисовать, описывать. Такъ, напр., описываетъ онъ дома, подъ ихъ старыми крышами похожихъ

En silhouette
Sur l'horizon
A des goelettes
Toujours prêtes
A prendre le vent de la saison

Здівсь стихами образь вырисовывается передь глазами читателя. То же самое дівлаєть Верхарнь и всів другіе, прибівгающіе къ техників "свободнаго стиха". Такимь образомь, этотъ ритмь создань не энергіей мысли, которая сама творила бы изъ глубины чувства размівры и ритмы для своего вылощенія, — что одно и должно быть основаніемь истинной ритмики.

René Ghil.





## 13-го октября скончался Александръ Павловичъ Ленскій...

Въ его лицъ русскій театръ потеряль художника исключительнаго, возвышавшагося временами въ своихъ созданіяхъ до геніальности.

Художественныя убъжденія его, сложившіяся въ опредъленную эпоху, не мъшали ему никогда чутко прислушиваться къ новымъ голосамъ, и онъ съ пылкостью юноши до самаго конца шелъ навстръчу всему, что въ той или иной области искусства являлось выраженіемъ искренняго творчества.

Самая форма, въ которую выливается сценическое творчество, исключаетъ возможность безсмертія его, но сила впечатлівнія отъ созданій А. П. Ленскаго такъ велика даже у современниковъ самаго ранняго періода его діятельности, что созданные имъ образы еще долго будуть живы.

Искусство было для него выше личных интересовъ, и онъ, патріархъ среди русскихъ актеровъ, считалъ себя созданнымъ только для ансамбля и нигдъ не появлялся какъ гастролеръ, оставаясь лишь достояніемъ сцены Малаго театра...

Николай Поповъ.

## ДЕСЯТИЛЪТІЕ ХУДОЖЕСТВЕННАГО ТЕАТРА.

14-го октября текущаго года Московскій Художественный Театрт праздноваль десятильтіе своей дъятельности. Вь этоть день труппу и дирекцію театра торжественно чествовало нъсколько соть учрежденій и частныхь лиць. Вь числь другихь привътствій представителями редакціи "Вьсовъ" и "Скорпіона" гг. Андреемъ Вълымь и М. Ликіардопуло, быль поднесень адресь слъдующаго содержанія:

"Редакція журнала "Въсы" и к-ва "Скорпіонъ" рада сегодня случаю привътствовать въ лицъ Московскаго Художественнаго Театра первую попытку пробудить, десять лътъ тому назадъ, русскій театръ отъ состоянія безсознательности и соннаго покоя рутины.

Въ борьбъ съ мертвой, ходульной условностью, являвшейся слъдствіемъ не сознательнаго упрощенія неизбъжныхъ задачь техническаго воплощенія всякаго драматическаго произведенія, а результатомъ легкомысленнаго и небрежнаго отношения къ Искусству-Московскій Художественный Театръ, длиннымъ рядомъ своихъ тшательно и любовно обдуманныхъ постановокъ, совершилъ переворотъ въ исторіи русскаго театра. Его десятильтняя дъятельность углубила и обострила вопросы, связанные съ общеміровымъ кризисомъ современнаго театра, и очистила путь для предвъстниковъ Театра Вудущаго. До Художественнаго Театра мертвая условность госполствовала на русской сцень. Художественный Театръ, отвергнувъ такую условность, не могь не прійти къ предвламъ возможно-полнъйшей иллюзіи дъйствительности, къ максимуму реализма, допускаемаго сценой. И съ тъмъ большей ясностью увидъли мы, что этоть максимумъ реализма есть все та же условность. Тъмъяснъе и нагляднъе прониклись мы сознаніемь, что реализмъ на сценьдишь призрачень, и что путь реализма неминуемо ведеть театрь къ сознательной условности.

Дойдя до крайнихъ предъловъ возможнаго реализма, въ прекрасныхъ постановкахъ пьесъ Чехова, утончившаго въ своихъ драмахъ реальность до символа, Художественный Театръ невольно соприкоснулся съ Символизмомъ въ Искусствъ. Отъ Чехова онъ обратился къ нъкоторымъ драмамъ Ибсена, Мэтерлинка и Гамсуна. Сознавъ непригодность для воплощенія символической драмы примъняемаго имъ до сихъ поръ исключительнаго метода реализма, — Художественный Театръ смъло вступилъ на путь исканій новыхъ принциповъ постановки.

Хотя "Въсы" неоднократно выступали, какъ идейные противники методовъ Художественнаго Театра, однако, мы всегда глубоко цънили и преклонялись передъ энергіей и беззавътной преданностью Искусству дъятелей этого Театра. Мы твердо въримъ, что разными, быть-можетъ противоположными, путями, мы вмъстъ стремимся, черезъ Искусство, къ одной общей иъли, къ Лучшему Будущему, къ новымъ формамъ обновленной и свободной Жизни. И, искренно желая Московскому Художественному Театру успъшной и многолътней дъятельности, мы хотимъ надъяться, что въ скоромъ будущемъ пути наши сольются въ единственный возможный путь Искусства — Символизмъ".